


בפרדס המאור

הדבר יכול להעשות 

על ידי אדם אחד 

בלבד, ואפילו 

"נער קטן" )כלשון 

הכתוב "ונער קטן 

נוהג בם"(, ואצלו 

גופא - ללא יגיעה 

ומאמץ רב, כי אם, 

בלחיצת כפתור 

בלבד - אם רק ילחץ 

על הכפתור הנכון, 

אזי יפעל שינוי 

לטובה בכל העולם 

כולו!

 'באתי לגני'
בלחיצת כפתור

א. כאשר מדברים אודות התפקיד והשליחות 
להקב"ה,  ו"גן"  "דירה"  יהיה  שהעולם  לפעול 
ותמיהה:  שאלה  מתעוררת   - להקב"ה  תענוג 
כיצד שייך לדבר על עולם שיביא תענוג להקב"ה 

בתקופה  העולם  מצב  כאשר   -
ההפכי  בקצה  הוא  האחרונה 

ממש?!

ומצב  בזמן  נמצאים   - יהודים 
כפול  לחושך  עד  גלות,  של 
משיחא",  ד"עקבות  ומכופל 
לאינם־יהודים,  בנוגע  כן  וכמו 
של  במצב  נמצאים  הם  שגם 
ומאורעות שונים  - מצבים  גלות 
אורח־חיים  )לכאורה(  המונעים 
קיום  ע"י  יצרה"  "לשבת  תקין 

שבע מצוות בני־נח.

העולם  היה  לא  פעם  אף 
בתקופה  כמו  מהומה  של  במצב 
- הן בנוגע למאורעות  האחרונה 
והן  העולם,  טבע  עם  הקשורים 
בנוגע לייחסי החברה והאנושות:

. . הרי מעולם לא היתה סכנה 
גדולה כזו מהתנגשות בין שני גושים, אשר, כל 
אחד מהם מתיימר לשלוט על כל העולם כולו, 

כפי שהמצב הוא בתקופה האחרונה!

מלחמות בין מלוכות - היו גם בדורות שלפני 
שבכל  עלי־אדמות  האדם  ימי  בדברי  כידוע  זה, 
למלוכה;  מלוכה  בין  מלחמות  היו  ודור  דור 
איפוא,  היא,  האחרונה  בתקופה  המצב  חומרת 
שכל העולם כולו נחלק לשני צדדים, כלומר, כל 
מלוכה ומלוכה, גם היותר קטנה, אין לה ברירה 
אלא להצטרף לאחד משני הצדדים )ומזמן לזמן 
הולך וגובר ההכרח שבדבר(, ושני צדדים וגושים 
אלו - למרות שמנסים לדבר ביניהם דברי שלום, 

בנוגע למעשה  ועד שמדברים דברי שלום, הרי 
בפועל - מכינים כלי מלחמה רחמנא ליצלן שלא 

יגיעו למצב כזה!

אם  כי  היה מעולם,  לא   - כזה  וכאמור, מצב 
בתקופה האחרונה, בדורנו זה, ועד לחדשים הכי 

אחרונים.

ומכיון שכן, נשאלת שאלה וקושיא: כיצד שייך 
לדבר אודות מעמד ומצב ד"והיתה לה' המלוכה", 
על ידי זה שכל בני־האדם ממלאים 
לעשות  ושליחותם  תפקידם  את 
שהעולם יהיה "דירה" ו"גן" להקב"ה 
 - להקב"ה  תענוג  לגנוני"(,  )"לגני 
כאשר העולם כולו נמצא במצב של 

ניגוד והתנגשות בין גושית?!

ב. . . מכיון שאלה זו קשורה עם 
מצב העולם בתקופה האחרונה, הרי 
מובן שגם המענה לשאלה זו צריך 
ונתגלה  שנתחדש  מענין  להיות 

בתקופה האחרונה.

בזהר  כדאיתא   - הענין  וכללות 
"ובשית מאה שנין לשתיתאה )שנת 
תרעי  יתפתחון  הששי(  דאלף  ת"ר 
דחכמתא  ומבועי  לעילא  דחכמתא 
התפתחות  כלומר,  כו'",  לתתא 
בנוגע   - כולל  החכמה,  וריבוי 
ובזה  שבעולם,  חיצוניות  לחכמות 
בהתפתחות  וניתוסף  הולך   - גופא 

המדע מזמן לזמן, עד לתקופה האחרונה ממש.

ובפשטות: "כל מה שברא הקב"ה בעולמו לא 
דבר  יתחדש  ולכן, אם  ברא דבר אחד לבטלה", 
המהוה מענה לשאלה שתתעורר לאחרי עשרות 
שנים - הרי התחדשות מענה זה היא "לבטלה", 
לענין  שהמענה  לומר  בהכרח  ובמילא,  כביכול. 
מסויים זה נתחדש באותה תקופה שבה נתעוררה 

השאלה, כדלקמן.

ג. לעומת התדרדרות העולם כולו למצב של 
בתקופה  נתחדש  בין־גושית  והתנגשות  ניגוד 
הכי  כמות  ע"י  אשר  מהפכני,  חידוש  האחרונה 



3התמים גליון נ״ז

גדול, עד  ניתן לפעול דבר הכי  קטנה 
העולם  בכל  שתפעל  ומהפכה  לשינוי 

כולו!

כח  לנצל  אפשרות  קיימת  אמנם, 
זה לדברים בלתי־רצויים  ונפלא  עצום 
זו אינה  רחמנא ליצלן, אבל, אפשרות 
אלא כדי שיוכל להיות ענין של בחירה, 
את  גו'  לפניך  "נתתי  הכתוב:  ובלשון 
החיים ואת הטוב", וביחד עם זה - גם 
בא  זה  ועל  הכתוב(,  )כהמשך  הפכו 
הציווי "ובחרת בחיים", כלומר שהאדם 
ולבחור  להתבונן  בשכלו  ישתמש 
מרצונו הטוב )לא בגלל שאין אפשרות 
ויושר,  צדק  פי  על  להתנהג  אחרת( 
מכיון שמבין בשכלו שדרך זו היא אינה 

כח  - שמנצל  דידן  ובנידון  וה"טוב",  ה"חיים"  דרך 
עצום ונפלא זה לטובת העולם והאנושות.

קיימת  היתה  לא  שלפנינו  בדורות  וכאמור, 
אפשרות כזו - בטבע העולם היה כח זה, אבל לא 

נתגלה לבני־אדם עד שיוכלו להשתמש בו.

. . ועוד נקודה חשובה בכל האמור - שהדבר יכול 
להעשות על ידי אדם אחד בלבד, ואפילו "נער קטן" 
נוהג בם"(, ואצלו גופא  "ונער קטן  )כלשון הכתוב 
כפתור  בלחיצת  אם,  כי  רב,  ומאמץ  יגיעה  ללא   -
בלבד - אם רק ילחץ על הכפתור הנכון, אזי יפעל 

שינוי לטובה בכל העולם כולו!

ד. זהו איפא המענה על השאלה האמורה - מענין 
שרואים במוחש ובגלוי בטבע העולם:

כאשר מישהו שואל כיצד ניתן לפעול בתקופתנו 
אומרים   - להקב"ה  ו"גן  "דירה"  יהיה  שהעולם  זו 
לו: אדרבה - דוקא בתקופתינו זו נתגלה בעולם כח 
אחד  אדם  יכול  קטנה  הכי  כמות  ידי  שעל  אדיר, 

ויחידי לפעול שינוי עיקרי בכל העולם כולו.

ענין זה - הוא פסק דין מפורש ברמב"ם:

וכן כל העולם   .  . כל אדם שיראה עצמו  "צריך 
את  הכריע  הרי  אחת,  מצוה  עשה  כו',  זכאי  חציו 
עצמו ואת כל העולם כולו לכף זכות, וגרם לו ולהם 
תשועה והצלה", כלומר, אדם אחד ע"י פעולה אחת  
העולם  לכל  והצלה"  "תשועה  לפעול  בכחו  יש   -

כולו.

ובכן, בימינו אלו - רואים דבר זה במוחש: 

בלבד,  אחת  בפעולה  קטן",  "נער  אחד,  אדם 
לחיצת כפתור - יכול לפעול שינוי בכל העולם כולו!

אדם זה אינו צריך להיות "מלומד גדול" שיודע 
שלחיצת  יתכן  וכיצד  ה"אטום",  פועל  כיצד  ומבין 
כפתור תפעל בכל קצוי תבל; לא נוגע כאן ענין של 
שכל והבנה, כי אם מעשה בפועל - לחיצת כפתור! 

שיש  הבלתי־רצוי,  בכיוון  אמורים  הדברים  ואם 
לחשוש מפעולה כזו ע"י אדם שאינו שפוי בדעתו 
)"ניט קיין נאָרמאַשלער מענטש"( הן מנקודת־מבט 
יצרה"  "לשבת  אנושית,  מבט  מנקודת  והן  אלקית, 
- הרי על אחת כמה וכמה שבורא העולם ומנהיגו 
קבע בעולם את האפשרות שיוכלו לנצל זאת בכיוון 

הרצוי.

ובפשטות: שעל ידי פעולה אחת )לחיצת כפתור( 
במילוי רצונו של הקב"ה )שבע מצוות בני־נח - ע"י 
בני  ע"י   - התורה  מצוות  ותרי"ג  העולם,  באי  כל 
העולם  בכל  לטובה  שינוי  לפעול  יכולים  ישראל( 

כולו, עד ל"תשועה והצלה".

. . וכאמור, ענין זה אינו קשור עם "דת" ו"אמונה" 
- שהרי רואים במוחש שפעולת השינוי בעולם כולו 
ע"י לחיצת כפתור יכולה להעשות גם על ידי אדם 
ילחץ  רק  אם  הדבר,  בהבנת  מושג  שום  לו  שאין 
על הכפתור הנכון; וכן הוא בנידון דידן - שכאשר 
הקב"ה יזמין לו את הכפתור הנכון, על ידי שלוחיו 
או על ידי תורתו וכיו"ב - אזי בפעולה אחת ויחידה 

יפעל "תשועה והצלה" לכל העולם כולו.

משיחת יו"ד שבט ה'תשמ"ו 



yytri770@gmail.com :עיצוב: א. קולטוןלתגובות והערות

איגוד תלמידי הישיבות המרכזי - 770

ato770office@gmail.com :דוא״ל

טלפון *6358

 Eastern Parkway 744

Brooklyn NY 11213

718.778.8000

ה ל ו א ג ה ת  ר ו ש ב ת  צ פ ה ל י  מ ל ו ע ן  ו ע ו ב ש קובץ ׳התמים׳ נערך ומופץ ע״י -

yytri770 :עימוד

מאוצר המלך 5

התמימים שמביאים לימות המשיח 6

 גודל הדיוק במאמרי דא"ח
אפילו המקום והסגנון

 ראיון-התוועדות מיוחד לקראת יו"ד שבט עם הרב שלום דוד שי' גייסינסקי, 
נו"נ בישיבת תומכי תמימים המרכזית ב-770.

הרמב"ם בפסיקה למה ש'תשבי יתרץ'?

"וינטלם וינשאם"

16 10

26

פסיקת ה'הלכה למעשה' מעת חיבורו ועד עצם 
היום הזה · מוגש לרגל סיום הרמב"ם

 מדוע את הקושיות הבלתי פטורות יתרץ 
 דווקא אליהו הנביא ולא משה רבינו או מלך המשיח

איך כל נטילה מזכירה לנו את ביאת המשיח? מהו מנהגו המיוחד של הרבי בנוגע לנטילת ידיים 
לפני הסעודה · יסודות הלכות ומנהגי נטילת הידיים

"בית המקדש בחלקו של בנימין"

סיפורי חסידים"ידיד נפשי" 

36

4456

סיפוריים וגילויים מעבודתו של המזכיר הרב ירחמיאל בנימין קליין ע"ה בקודש פנימה 
בקשר להתגלותו של מלך המשיח · מוגש לרגל "יום המלוכה"

איש אמונו של הרבי הרש"ב. מסכת חייו של 
הרה"ח אליעזר משה מדייבסקי

 מקבץ סיפורי חסידים מפי 
המשפיע ר' מענדל פוטרפס

שמחים אנו להגיש לפניכ+ם - 
'תלמיד+י התמימים+' ואנ"ש את+ 

גליון התמים השישים - "שישים ה+מה 
מלכות" - לרגל ימי ההוד, יום המלכות 
 של כ"ק אדמו"ר מלך ה+משיח ויום+ 

 הילולת כ"ק אדמו"ר הריי"צ 
יו"ד-י"א שבט 

יהי ר+צון שנזכה למלכותו המלאה של 
 מלכ++ינו משיח+נו לעייני כל חי

תיכף ומיד++ ממש



התמים 5גליון ס'

בפרדס המאור

מאוצר המלך
 ‭תורצוא

‬ ‭ק"כמ 

‬‭ר"ומדא 

‬‭חישמה‭ ‬ךלמ 

‬‭א"טילש

 גודל הדיוק במאמרי דא"ח
אפילו המקום והסגנון

זאת הפעם יצאתי מסגנון ההערות שבקונטרסים אלו, להראות, כפי הלפענ"ד, עד כמה כל הענינים 
עצמם,  בפני  מדויקים  שהם  רק  לא  הרי,  אגב,  בדרך  רק  באו  שלכאורה  אלו  דאם  דא"ח  שבמאמרי 
אלא שגם מקומם במאמר וסגנון הרצאתם מבאר ומאיר כמה פרטים. אלא שלפעמים מפורש הדבר, 

ולפעמים בא רק ברמז - וממאמר זה אתה למד לשאר מאמרים.

לקראת ל"ג בעומר תש"ח יצא לאור קונטרס ובו מאמר ד"ה 'אני לדודי' מאדמו"ר הריי"צ 
נ"ע, עם הערות ומראי מקומות בשולי הגליון מכ"ק אד"ש מה"מ.  על ציון של אדמו"ר 
הריי"צ לרש"י בקידושין עם הד"ה וביאורו בפרטות מבאר הרבי את גודל הדיוק שבדבר 

)נדפס בלקוטי שיחות חי"ט עמ' 56, ומובא בזה כתב יד קודשו(

ין
ק

ב
ר

ה 
ר

שו
ת

ך 
תו

מ



גליון ס'התמים 6

דור הגאולה

להתכונן  צריכים  דוד,  ביד  חיילי  התמימים  אנו,  כיצד 
ליו"ד שבט?

לא  שבפניהם  נאמר  האמצעי  אדמו"ר  תלמידי  על 
היה חורבן, ולא נחרב הבית כלל! לא רק כפי שמצינו 
גם  בכמה מקומות בתורה של הרבי על רשב"י, אלא 

על חסידי ה'מיטלע רבי'!

היום;  של  התמימים  על  שלי  ההרגשה  היא  כך 
החסידות  ובתורתו  בכלל,  בתורה  הגדולה  הבקיאות 
בפרט, ובתורתו של משיח בפרטי פרטות, היא ממש 
‘מבהילה' למעליותא! כזה ידע לא היה לבחורים פעם. 
למדנים  בחורים  מספר  היו  ב770  בחור  הייתי  שאני 
רואה  ואתה  ל770  נכנס  אתה  היום  וזהו,  מחזור  בכל 

משהו אחר לגמרי.

ב"ה, והרבי זיכני לעבוד ב770 עם תלמידי הקבוצה 
נכנס ל770 שומע את קול  ובכל פעם שאני  ובוגריה, 
שאון הלימוד הבוקע מכל ספסל וספסל, אני מתמלא 
בחיות מחדש ומודה לה' שזיכני להיות ולהתעסק עם 
לפני  היה  שלא  מה  וחסידים,  רציניים  תמימים  כאלו 

עשרות שנים בהיותי בחור, ובכלל…

התמימים בדור זה, ב"ה, תופסים וחיים את הנקודה 
רבי,  אותו  הוא  הרבי   - תמוז  ג'  לאחר  גם  האמיתית: 
חי  המשיח  מלך  הוא  הרבי  וכיו"ב.  שינוי  שום  בלי 
וקיים ללא ספיקות ותמיהות, המנהיג את כלל ישראל, 
בגלוי  נראה  אותה  השלימה,  לגאולה  כולו  והעולם 

בהתגלותו מיד ממש.

‘לירות' נגלה

אחרי הכל גם לנו יש במה להתחזק…

מלך  הרבי  דיבר  כ"ד טבת תשי"ב  בהתוועדות של 
המשיח על כך שאדמו"ר הזקן דורש מאיתנו ללמוד 
ששמו  כפי  החסידות,  תורת  וגם  הנגלה  תורת  גם 
“שניאור" רומז על שני אורות התורה, אשר הוא סלל 

את הדרך לאיחוד שני האורות הללו.  

אחד  בלימוד  להסתפק  אפשר  שאי  הדגיש  הרבי 
לימוד  ותבע  ונשמה,  גוף  כמו  הם  שכן  בלבד,  מהם 

מתוך חיות ו"לעבעדיקייט".

ללמוד  מאיתנו  דורשים  רק  לא  שהרביים  והוסיף 
נגלה וחסידות, אלא גם נותנים לנו את הכוח הדרוש 
עצמנו  כלפי  עוולה  מהווה  הכוחות  ניצול  אי  לכך. 



התמים 7גליון ס'

בנשיא  כשמדובר  במיוחד  אחרים,  וכלפי 
הדור. לכן, חובתנו וזכותנו ללמוד גם נגלה 
וגם חסידות. לימוד זה מהווה הכנה לגאולה 
ידי  על  לנשמה,  והן  לגוף  הן  השלימה, 
התקשרות שלמה עם הקב"ה דרך התורה. 

ההתקשרות צריכה להיות גם בחלק הגלוי וגם בחלק 
עם  קיימא  של  קשר  ליצור  כדי  התורה,  של  הנסתר 
הקב"ה. כאשר יש קשר כזה, השולל את “עוונותיכם היו 
מבדילים ביניכם לבין אלקיכם", באה הגאולה האמיתית 
התשובה,  באגרת  הזקן  רבינו  שמבאר  כפי  והשלימה, 

אשר תיכף לאחר ברכת “סלח לנו" מברכים “גואל 
וחוטאים,  חוזרים  היינו  ואילולי  ישראל", 

היינו נגאלין מיד. 

הזקן  שאדמו"ר  שם  ממשיך  הרבי 
המעיינות  את  להפיץ  כיצד  גם  הורה 

חוצה, ומספר בשם אדמו"ר הריי"צ אודות 
פעולתו של אדה"ז: כשהגיע לעיר, נכנס לבית 

בנגלה  עניין  אמר  הכנסת,  לבית  או  המדרש 
לומר  התחיל  הקהל,  את  שכבש  ולאחר  דתורה, 

עניין מתורת החסידות, ובכך הפך אותם ממהות למהות. 

דרך זו הראה גם לנו, ולאחר שפתח וסלל את הדרך, 
בהצלחה.  שתהיה  ובטוח  יותר  קלה  היא  עבודתנו 
כשפוגשים יהודי שאינו חסיד, אומר הרבי, יש “לקחת" 
אותו  מבלבלים  וכאשר  דתורה,  נגלה  באמצעות  אותו 
או שוברים את מציאותו, הוא נעשה כלי קיבול לתורת 

החסידות וניתן להפכו ממהות למהות. 

חסידים בכלל, ותמימים בפרט, הדגיש הרבי, צריכים 
להדליק את הנרות של יהודים אחרים, לאחר שהדליקו 
יצליחו  ובכך  דתורה,  נגלה  באמצעות  שלהם,  הנר  את 

ויהפכו אותם לחסידים.

עשאוהו  מאיתנו  אחד  שכל  שמכיון  התבטא  הרבי 
אצל  רגיל  שהיה  כהביטוי   - קשת(  )רובה  “שיסער" 
את  לקחת  אלא  ברירה  לנו  אין  הרי  הריי"צ,  אדמו"ר 

שהיריה  ומסתמא  ולירות,  הרובה 
תפגע במטרה הנכונה.

אחד  על  וסיפר  חייך  הרבי  ואז 
שאמר שיודע הוא לירות, אבל אינו 
צריך  כיצד  ללמדו(  ששכחו  )כיון  יודע 
לאחוז את הרובה, מצד זה או מצד השני... 

אבל בנוגע לעניננו כשנתנו לנו רובים, מסתמא נתנו 
לנו רובים כאלה שיכולים לירות רק לכיוון הנכון!

נגלה  של  ב"כדור"  הרובה  את  להטעין  רק  צריכים 
ועד  ממציאותו,  הזולת  את  מבטלים  ובכך  דתורה, 

שמהפכים אותו ממהות למהות.

וכחלק  שבט,  ליו"ד  כהכנה  לפיכך, 
ביתר  להוסיף  יש  ההתקשרות,  מחיזוק 
שבתורה,  נגלה  בלימוד  עוז  וביתר  שאת 
שעל ידי זה כובשים את העולם, ומפיצים 
את מעיינות החסידות חוצה, מה שמביא לידי 

“קאתי מר - דא מלכא משיחא". 

זהותו של  על  ומפרסמים  כשמפיצים משיח, 
שהדברים  ביותר  הטובה  הדרך  המשיח,  כמלך  הרבי 
יכנסו בלב השומעים היא על ידי זה שהבחור מלא וגדוש 
ב'תורה' - נגלה כפשוטו, וכך הידע שלו בענייני גאולה 

ומשיח יחדור בכלי המקבלים.

לכבוש את העולם

חידושי  וגילוי  בכתיבת  להרבות  הראוי  מן  כן  כמו 
תורה חדשה מאיתי  לגילוי  גורמים  זה  ידי  תורה, שעל 
ונודעה  מלכות'.  ה'דבר  שיחות  בכמה  כמבואר  תצא, 
הנחת רוח הגדולה הנגרמת מכך לרבי נשיא דורנו משיח 

צדקנו.

בשבט  עשר  בחמישה  כידוע,  בזה:  נקודה  ועוד 
התורה,  לימוד  חשיבות  על  הרבי  התוועד  תשל"א 
די  )אייננעמען  העולם  את  “לכבוש"  שנדרש  והתבטא 



התמים 8

וועלט( מתוך “שטורעם" ע"י הוספה ביתר שאת וביתר 
עוז בלימוד התורה.

ויש  זה,  בתאריך  הרבי  התוועד  לא  שנה,  לאותה  עד 
ובאותה העת הממשל האמריקני רצה  אומרים שמכיון 
הרבי  דיבר  התורה,  לומדי   - הישיבות  בחורי  את  לגייס 

בתוקף על חשיבות בלימוד התורה.

לכך ישנה שייכות נוספת עקב המצב בארץ הקודש, 
של מלחמה, עסקה וכו', שכל בחור ידע את החשיבות 
הרבה לכך שהוא עוסק בלימוד ללא שום התעסקויות 

נוספות.

וכפי שהרבי אמר מספר פעמים אשר החייל העומד 
על הגבול, הוא בעל מסירות נפש גדולה יותר, כיון שהוא 
מוסר נפשו בפועל; אך בחור היושב ועוסק בתורה, הוא 

זה השומר על הגבולות באמת!

להביא משיח בפועל

שנות  לפני  התמימים  עבודת  בין  כן  אם  ההבדל  מהו 
הנפלאות, ולאחריהן?

לכל אורך השנים למדו נגלה 
ללא  הרעיש  והרבי  וחסידות, 

הרף על משיח.

משיח  שכעת  הוא  ההבדל 
כל  עוברים  שדרכו  השער  הוא 
בארוכה  כמבואר  העניינים, 
בשיחת חיי שרה תשנ"ב, ולא רק 
‘עוד עניין', כבכל השנים, ולפיכך 

- הכל נראה אחרת.

)כמוזכר  הגאולה  את  להביא  בכדי   - נגלה  לומדים 
בימות  לחיות  בכדי   - וכו'  בחסידות  מתעמקים  לעיל(; 
המשיח; הוגים ומתפלפלים, מוסרים שיעורים ומפיצים 
הגאולה,  להבאת  הישרה  הדרך   - ומשיח  גאולה  ענייני 
כפי שאומר הרבי בדבר מלכות 'תזריע-מצורע', ופשוט 
כל היום כולו חיים משיח – הכל על מנת להביא את ימות 

המשיח.

שנאמרו  המשיח,  מלך  הרבי  של  הברורות  ובמילים 
חודש  מברכים  בשבת  “בעומדנו  שבט:  ליו"ד  כהכנה 
שבט, כולל ובמיוחד העשירי בשבט – צריך כל אחד ואחד 
לקבל על עצמו להוסיף ביתר שאת וביתר עוז במעשיו, 
אדמו"ר  מו"ח  כ"ק  ההילולא,  בעל  של  ועבודתו  תורתו 
באורחותיו,  ונלכה  מדרכיו  הורנו  אשר  דורנו,  נשיא 
כ"ק  אל  וההתקשרות  בהביטול  ובפרט  ועד,  סלה  נצח, 
שבכל  הכל",  הוא  “הנשיא  הדור,  נשיא  אדמו"ר  מו"ח 
אחד ואחד – מציאותו וכל ענייניו, בכל מכל כל, נעשים 

קודש לנשיא הדור, על-ידי זה שמלאים וחדורים בקיום 
גואל  שבדור,  רבנו  משה   – הדור  נשיא  של  שליחותו 
ראשון הוא גואל אחרון – שעניינו העיקרי “להביא לימות 

המשיח" בפועל ממש". 

היהודיים  הארגונים  ממנהלי  אחד  אלי  ניגש  פעם 
של  שהבעיה  בפני  ושח  באמריקה,  פה  הגדולים 
ליובאוויטש היא שאתם חושבים שרק אצלכם נמצאת 

האמת מכל העולם, וכל השאר זה שקר.

עניתי לו: טעות. בעולם יש ‘שפת אמת', אבל האמת 
לאמיתתה - היא אכן רק אצלינו. הוא חייך ואמר: אהבתי 

את התשובה שלך!

האמת  אתם   - היום  של  הבחורים  על  חש  אני  כך 
לאמיתתה! 

הרמב"ם  שכתב  באופן  מתנהגים  גאולה,  חיים  אתם 
בסוף ספרו אודות הזמן דלעתיד לבוא: “לא יהיה שם לא 

רעב, לא מלחמה, קנאה שנאה ותחרות".

כבר בשנים הראשונות הרבי דיבר בכל מיני ‘אותיות' 
זה  מתי  אך  עיניים.  פקיחת  על 
הדבר  ביצוע,  בר  כדבר  נהיה 
לחיות  בכדי  שצריך  היחיד 
תשנ"ב,  ויצא  בפרשת  גאולה? 
אמר  שהרבי  לכך  בסמיכות 
“ימינו  אשר  כללית  ביחידות 
שבהם  המשיח  ימות  אלה, 
כך  ובפשטות".  עתה,  נמצאים 
שצריך  מה  ממש.  אלו  במילים 
העיניים  את  להשאיר  רק  זה 

פקוחות, ולא לסגור אותם…

המכים  אלו  שאתם  העת  כל  וחש  ב770,  נמצא  אני 
בפטיש ללא הפסקה בכדי להביא את הגאולה. 

דבר זה מתבטא גם ב'שביל' שעושים לפני כל תפילה 
לרבי מלך המשיח, אני אישית מאוד מתחזק מהעניין הזה 
- לראות את הבחורים לא מתייאשים ומצפים להתגלות 

תמיד, מרעישים ללא מנוח עד הגאולה השלימה.

מקושרים למלך המשיח

מהיכן הכח לכך? 

מה הכוונה שקשורים לרבי מלך המשיח באמת וללא 
פייגין,  חאצ'ע  ר'  הנודע  החסיד  על  מסופר  פשרות? 
והרופאים  שאירע  הריי"צ,  אדמו"ר  כ"ק  של  מזכירו 
לכך,  חש  הריי"צ  אדמו"ר  במקווה,  לטבול  עליו  אסרו 
ואמר שמי ששקוע בתורה, טבע העולם לא שולט עליו, 
ובמילא לא תינזק  כיון שהתורה היא למעלה מהעולם, 

הרה"ג הירשפרונג בהתוועדות עם הרבי



התמים 9גליון ס'

מהטבילה.

תוך כדי שהרבי הריי"צ אומר את הדברים, ר' חאצ'ע 
חשב לעצמו - מי אני ומה אני, איך זה קשור אלי? 

אדמו"ר הריי"צ, שקרא את מחשבותיו, המשיך ואמר: 
מי שקשור למי שטבע העולם לא שולט עליו - גם יכול…

כשקשורים לרבי שחי משיח - בהיותו מלך המשיח, 
באופן הכי נעלה שיש ביקום, ניתן לחיות משיח בצורה 

הרצויה ביותר.

במכתב  שיתף  הרבי  הנזכרת  בתשי"ב  בהתוועדות 
שבנו  ש"רצונו  החסידים  אחד  שכתב 
הקב"ה,  של  מציאותו  אודות  ורק  אך  ידע 
מציאותה של “ליובאוויטש", ותו לא מידי 

)“מער גארניט"(!... וזוהי כל תכליתו". 

בעולם  הקיימים  הענינים  שאר  “כל 
)“א  דמיון  אם  כי  מציאות,  אינם 
עד  עיינים,  אחיזת  פארבלענדעניש"(, 
ברכה  לברך  מותר  אם  “שאלה"  שקיימת 

על כך... 

- אודות מציאותו  כותב אלי  כך   - הילד צריך לדעת 
של הקב"ה, ושהקב"ה ברא את “ליובאוויטש", וכל שאר 

הענינים אינם במציאות!".

 - זו, שחוץ מהרבי מלך המשיח  כשחדורים בנקודה 
ליובאוויטש - אין כלום, בדרך ממילא העולם לא תופס 

מקום ויודעים מה יש לעשות ומה לא…

על  שלנו  ההשפעה  את  שולל  לא  שזה  כמובן 
הישיבה  ראש  לי  וכפי שהראה  וכו'.  במבצעים  העולם, 
את  הירשפרונג  פנחס  האדיר  הגאון  במונטריאול,  שלי 
הראשונים(  מגדולי  בהגהות מרדכי )אחד  המסופר 
הרשב"ם,  על   - רמז תקכח  מבוי  מסכת עירובין פרק 
שמרוב עמקותו ואי הסתכלותו על הרחוב, שהיה שפל 
עיניים, כמעט ועלה על קרון - מרכבה הרתומה לכלאים, 
סוס ופרד… אתרחיש לו נס, והזדמן לשם אחיו רבינו-
תם, ואמר לו לעצור והוסיף “אל תהי צדיק הרבה". יש 
לעבוד בעולם, ולא להיבדל ממנו, זו הגישה של הרבי, 

רק שיחד עם זאת לזכור מהיכן באנו.

משיח לא מרחק

הממחיש  שנים  מספר  לפני  התרחש  אישי  סיפור 
זאת: בחג הפסח כהוראת הרבי, חזרתי שיחה בפני קהל 
תלמידיו של הפוסק הגאון ר' משה פיינשטיין במנהטן. 
והגאולה  למשיח  קשר  עם  בנגלה,  הייתה  השיחה 

הקרובה, והציבור הגיב בהתפעלות רבה. 

מספר  הכנסת  לבית  נכנסו  השיחה,  תום  לקראת 

תמימים עם דגלי משיח וכו'. לרגע קט חשבתי לעצמי: 
שהצלחתי  עד  להיכנס?  צריכים  היו  הם  הרגע  בדיוק 
להכניס להם מהתורה של הרבי, הם יבואו ויהרסו זאת? 

מה אומר לקהל, וכי אשקר להם שאלו הם הבחורים 
שבשוליים אצלינו, שהם לא הולכים בתלם?

אבל אז נמלכתי בדעתי שאלו הן מחשבות זרות…

וכך, כשהקהל סוער וגועש, אמרתי להם בקול ברור: 
תדעו לכם שאלו הבחורים הכי טובים אצלינו, הלומדים 
כמו שצריך, שנבחנו על כל מסכת הגמ' שלמדו בשנה 
האחרונה, ונבחנו עליה אצל רבנים גדולים 
אין  שלהם  ישראל  אהבת  גם  ונכבדים; 

דומה לה.

והמשכתי:

עד  לעשות  חשבתם  מה  יודע  לא  אני 
לפני רגע בבואכם לביתכם, מה שאני בטוח 
על  תדברו  אתם  לביתכם  שכשתגיעו  זה 
משיח בזכות הבחורים האלו! אלו בחורים 
עד  שלנו  הרבי  של  הרצון  את  שעושים 

הסוף!

מהזווית  לעולם  נבוא  כאשר  הוא:  זה  מכל  המסר 
הנכונה של הרבי מלך המשיח, ולא לחשוב מה העולם 

יגיד, העולם יקבל זאת!

‘דבר מלכות' - משנה חיים

חשיבות   - להדגיש  צורך  אין  שלדעתי  נוסף  עניין 
כולם  הכי  שבלאו  מה  מלכות',  ה'דבר  שיחות  לימוד 
של  ההשפעה  מפאת  אך  יעבור,  בל  כחוק  עושים 
משנות  האלו  השיחות  ואומר:  אוסיף  כלפי  הדברים 
חיים, ומחוללות נפלאות. ניתן להתוועד על כך רבות, אך 
בנקודה: אני, כאחד שזכה להיות פה ב770 בעת אמירת 
השיחות על ידי הרבי, לא חשבתי שיש לי כל כך צורך 
הדברים  את  זוכר  הרי  שאני  כיון  אלו,  בשיחות  להגות 

כ"נתינתן מסיני".

אך להפתעתי הרבה, לאחר שבחור מסויים ניגש אלי 
וביקש שאלמד יחד עימו מידי יום ב770 חלק מהשיחה 
פשוט  מלכות  הדבר  כיצד  בעצמי  חשתי   - השבועית 
בזכותם,  זאת,  וכל  בחיים,  פרט  בכל  מהפכה  מבצע 

התמימים! המשיכו כך, ותשנו את העולם כולו!

בדברים  כולנו  ידי התחזקות של  על  רצון, אשר  יהי 
והחסידות,  הנגלה  לימוד  שבט,  יו"ד  לקראת  שדוברו 
נזכה  ועוד,  הפצתה,  ומשיח,  גאולה  משיח,  של  תורתו 
נאו  המשיח  מלך  הרבי   - המקשר  של  המלא  לגילוי 

ממש!



גליון ס'התמים 10

דיון בפירוש תיבת ‘תיק"ו'
במשנה  נטוע  הדיון  של  ראשיתו 
במטרת  העוסקת  עדיות1,  במסכת 
הגואל.  בבוא  הנביא  אליהו  של  בואו 
אליהו  אין  כי  שמעון  רבי  מביא  שם 
הנביא בא “אלא להשוות המחלוקת". 
התוספות יום טוב על אתר, בהסתמכו 
על פירוש הראב"ד, מבאר כי תפקידו 
את  ליישב  הוא  אליהו  של  המרכזי 
בין  שנפלו  והמחלוקות  הספיקות 

חכמי ישראל:

בין  שיש  המחלוקת  את  “להשוות 
ודריש   .  . תורה  בדברי  החכמים 
זכרו  דכתיב  דלעיל,  קרא  מהאי 
צויתי  אשר  עבדי  משה  תורת 
חקים  ישראל  כל  על  בחורב  אותו 
הנה  בתריה2  וכתיב  ומשפטים. 

1( פ"ח, מ"ז.
2(  מלאכי ג, כד.

מילה  אותה  את  פוגשים  אנו  הש"ס,  מרחבי  בכל  סוגיות 
שלא  למדניות  ואיבעיות  סוערים  דיונים  החותמת  מוכרת 
נמצאה להן ‘פשיטות' בבית המדרש: “תיק"ו". עבור הלמדן המצוי, המילה 
עתידית  הבטחה  עמה  נושאת  היא  אלא  טכני,  פסוק'  ‘סוף  רק  אינה  הזו 
המלווה את הלימוד מזה דורות. רגילים אנו לומר כי תיק"ו הוא נוטריקון 
של “תשבי יתרץ קושיות ואיבעיות", וכי עם בוא הגאולה השלמה יתבררו 

כל אותן “איבעיות" שלא נמצאה להן פשיטות בבית המדרש של הגלות.
אולם, התבוננות מעמיקה במושג זה מעוררת תמיהה רבתי: מדוע דווקא 
הרי  התורה?  של  הספקות"  “פותר  לתפקיד  שנבחר  הוא  הנביא  אליהו 
לעתיד לבוא, בעת תחיית המתים, יעמוד עמנו משה רבינו – האיש אשר 
שמבין  מי  יש  וכי  הגבורה;  מפי  הדברים  את  ושמע  מסיני  תורה  קיבל 
ועוד, הרמב"ם מתאר את מלך  זאת  יותר ממנו?  כוונת התורה  את עומק 
המשיח כמי שחכמתו תהיה יתרה משל שלמה המלך וקרוב למשה רבינו 

בנבואה – מדוע אם כן לא יכריע הוא בספקות התורה?
במאמר זה נבקש לברר את שיטות המפרשים בסוגיה זו, החל מהפולמוס 
על שורש המילה ‘תיקו' ועד לביאור המאיר בדרך החסידות לאור תורת 
ביישוב  והכרחי  האחרון  הנדבך  את  המניח  המשיח,  מלך  שליט"א  הרבי 

התמונה כולה.

בריבוי



התמים 11גליון ס'

הנביא  אליה  את  לכם  שולח  אנכי 
וגו'. והשיב לב אבות על בנים וגו'. 

כלומר על החוקים והמשפטים ישוה 
תהיה  שלא  בנים.  לב  עם  אבות  לב 

עוד מחלוקת ביניהם"3.

את  התוי"ט  מוסיף  אלו,  דברים  יסוד  על 
כל:  בפי  המקובל  לרמז  המפורסם  המקור 
“ונראה לי דמהכא רגילין 
שאמרו  דתיק"ו  לומר 
נוטריקון  היא  בגמרא 
קושיות  יתרץ  ‘תשבי 
ומעיר  ואבעיות'". 
שלפי  פי  על  אף  שזאת 
דברים  של  פשוטם 
משמעות  הלשון,  ודקדוק 

עומדת(,  )תהא  קאי"  “תהא  היא  ‘תיקו'  המילה 
בדומה לנוטריקון של ‘דייתיקי' – שהקושיא עומדת 

במקומה ללא פשיטה4.

כנגד דברים אלו יצא היעב"ץ בספרו ‘לחם שמים'5 
הנזכר:  הנוטריקון  על  וכתב  לו,  האופיינית  בחריפות 
בתיקו  לומר  רגילין  שמכאן  תוי"ט  תוך  בהג"ה  “מ"ש 
נוטריקון תשבי יתרץ כו', הבל הוא. כי ע"פ האמת אין 
תקום  מן  מקוצרת  מלה  רק  שהיא  תקו,  במלת  יו"ד 

וכו'".

להגנת  נחלץ  העין'6  ‘מראית  בספרו  החיד"א  אולם 
הנוטריקון ומוכיח כי יסודו בהררי קודש: “והגם כי הרב 
יעב"ץ ז"ל בס' לחם שמים סוף עדיות הלעיג על זה, לא ראה 
דבס' הקדוש קנה כתב כן, גם הרמב"ם ז"ל בשני פרקים 
שלא נדפסו בהקדמתו לפי' המשנה והמה בכתובים כתב 

3(  וכן לכאורה מוכח מדברי רש"י עה"ס, דבגמ' מסכת בכורות 
)כד, א( איתא גבי בהמה שיש בה ספק בדיני בכור כי אסורה באכילה 
"ארבב"ח אר"י ראה חזיר שכרוך אחר רחל פטורה מן הבכורה ואסור 
באכילה עד יבא ויורה צדק לכם" )לשה"כ הושע י, יב(, ופירש רש"י 
א  )לו,  בחולין  וכן  אסור".  אם  מותר  אם  ויורה  אליהו  שיבא  "עד 
הגהות  ראה   -( ועוד  ויודענו",  אליהו  שיבא  "עד  כתב  לעולם(  ד"ה 

וחידושים מרקע"א על הרמב"ם הל' אישות פ"ט, ה"ו, וש"נ(.
שלמה  של  בים  מ"ש  גם  וראה  מ"ז.  פ"א,  ב"מ  הרע"ב  כפי'   )4
נפשטה.  ולא  בתלמוד,  הבעייא  שנסתמה  תיקו,  "בדין  ה:  סי'  ב"ק 
או  מברייתא,  או  לפשטה ממתניתין  בעולם  גאון  לשום  רשות  ואין 
מסברא, דהוי כחולק על תלמודא דרבינא ורב אשי, כמו שאין ליישב 
התיובתא שנאמרה בתלמוד. אבל כמה בעיות שנאמרו בתלמוד ולא 
נפשטו, אם חכם אחד אפילו בזמנינו מביא ראיה לפשטה, הרשות 
בידו, ואזלינן בתריה. כי מאחר שלא נאמר תיקו, אם כן בספק עומד 

עד שיתלבן לך פשיטותו".
5(  על המשנה שם.

6(  צו, א מספרו.

כך". בספרו ‘עין זוכר'7 מוסיף החיד"א 
ומציין כי למרות טענת היעב"ץ “בכל 
הספרים כתוב תיקו ביו"ד וכ"כ בספר 
ושחק  שח  אך  ביו"ד,  דתיקו  התשב"י8 
ושרא  הנזכר9  הנוטריקון  על  הוא  גם 
ובפרקי  כי בסה"ק הקנה כת"י  להו מאריהו, 
שלא  המשניות  לפירוש  הרמב"ם  הקדמת 
נדפסו, כתבו נוטריקון זה"10. אף בתורת כ"ק 
ל'תיקו'  זה  ר"ת  אד"ש מה"מ מצינו שנוקט 

בפשיטות11.

קושיית ה'קדושת לוי' והישוב עליה
מבוססת,  דעה  שישנה  שראינו  לאחר 
מתעוררת  מה"מ,  אד"ש  כ"ק  ע"י  ונתקבלה 

7( מערכת ת אות לו.
8( ערך תיק. 

9( דכתב עליו "והוא פירוש של הבל".
עינים  פתח  בספריו  במ"ש  וע"ע   )10
ומראית העין גיטין ו, א. ולהעיר, שעל שם 
התשבי"  "אליהו  בשם  גם  שמו  נקרא  זה 
ש"מ  שיחת  ראה  א(.  יז,  מלכים-א  )ראה 
לר"ה,  המשך   - ב'   - שובה  שבת  האזינו 
שיש  אלו  כל  "הנה   :)63 ע'  ח"א  )התוועדויות  תשד"מ 
להט שאלות ואפילו קושיות ואיבעיות יפתור להם אליהו 
יתרץ  תשבי   - "תיקו"  הידוע:  וכלשון  קושיותיהם  כל  את  הנביא 

קושיות ואיבעיות.
ולהעיר שאף שאליהו הנביא נקרא בכמה שמות אליהו הנביא, 
דמוצש"ק  בזמירות  ]כפי שאומרים  הגלעדי  אליהו  התשבי,  אליהו 
שמותיו  מכל  הנה  במוצש"ק[,  זמירות  לומר  שנוהגים  אלו  אצל   -
וטעם  ואיבעיות  קושיות  יתרץ  תשבי  דוקא  תשבי  בשם  בוחרים 
ש"שבת  ]כשם  'תשב'  האותיות  ישנם  "תשבי"  בתיבת  כי  הדבר 
את  ולהחזיר  להשיב   - ובעניננו  התשובה,  ענין  תשב"[  אותיות 
ההלכה לשרשה ומקורה. היינו שגם כפי שיהודי נמצא בגוף גשמי 
כשרשה  שנמצאת  כפי  ההלכה  בירור  אצלו  יהי'  התחתון,  בעוה"ז 

ומקורה במקום שלמעלה מכל ענין של קושיא".
11(  ]וכ"ה ב["של"ה חלק תושבע"פ כלל אות תי"ו )תט, א(. והוא 
ע"פ זח"ג כח, א. ועייג"כ ערוך השלם בערכו" )לקו"ש חכ"ב עמ' 77 

הע' 67. לקו"ש חכ"ג ע' 394. ובריבוי מקומות(.
ובספר אגרת הטיול לרבי חיים מפרידברג, אחי המהר"ל מפראג 
בלי  הנשארות  קושיות  כל  על  אומרים  "אנו  כ':  ת(  הדרוש,  )חלק 
תירוץ 'תיקו', ורצה לומר תשבי יתרץ קושיות ואיבעיות. רמז לדבר 
אליהו.  אותיות  הואיל  ה(  א,  )דברים  התורה  את  באר  הואיל משה 
אמר משה, מי שיש בשמו אותיות הואי"ל דהיינו אליהו, הוא יבאר 
לכם כל ספיקי התורה". וראה פתח עינים להחיד"א עדויות שם, מה 

שהביא כן בשם ס' הקנה הנ"ל בפנים. עיי"ש.
וראה גם בדברי האבודרהם )סדר מוצאי שבת ד"ה אליהו הנביא(: 
"תצליחנו על ידו בתורה, שהוא עתיד להסיר לנו כל הספקות שיש 

לנו בתורתנו".

 ר+גילים 
אנו לומר כי תיק"ו 

 הוא נוטריקון 
 של “תשבי 

ית+רץ קושיות 
ואיבעיות". מדוע 

דווקא אליהו 
הנביא הוא שנבחר 

לתפקיד “פותר 
הספקות" של 

התורה?



קושייה מהותית ומתבקשת אותה העלה הרה"צ רבי לוי 
יצחק מברדיטשוב בספרו ‘קדושת לוי'12:

אליהו  כן  אם  ולמה  בב"א,  הגואל  אחר  יהיה  זה  “הא 
יתרץ הקושיות והאיבעיות, הא אז יעמוד משה רבינו 
מרע"ה  כן  ואם  והמצוות  התורה  את  לנו  שנתן  ע"ה 

בעצמו יוכל לתרץ ולבאר את הכל".

גדרי  את  מחדש  מגדיר  הברדיטשובער  של  תירוצו 
בדין  להכריע  כדי  כי  מסביר  הוא  התורנית.  הפסיקה 
המחובר  פוסק  נדרש  הזה,  העולם  להנהגת  שנועד 

להוויית החיים הגשמית העכשווית:

“דלהבחין איזה מידה דרושה לזה העולם ולהחליט 
והוא  מי שהוא בחיים  יכול רק  לפיה על פסק הדין 

יודע  אינו  חי  שאינו  מי  אבל  העולם,  בזה 
העולם  לזה  דרושה  צריכה  מידה  באיזה  כלל 
להתנהג . . ואליהו חי וקיים ומעולם לא טעם 
טעם מיתה והוא היה והוה תמיד בזה העולם, 
ולכך הוא יפשוט את הקושיות והאיבעיות, כי 
צריכים  מידה  באיזה  היטב  היודע  הוא  הוא 

להנהיג את העולם הזה" .

תירוץ זה עולה בקנה אחד עם דבריו המפורטים 
של המבי"ט בספר ‘בית אלקים'13, המבאר באריכות את 
משה  כי  מסביר  הוא  הנביא.  אליהו  של  הייחודי  מצבו 
רבינו ושאר הנביאים נפרדו לגמרי מהעולם הזה והוויתו 
מזוכך  במצב  גופו  על  שמר  אליהו  בעוד  מותם,  לאחר 

ויודע היטב המצב בעולם:

הוא  אשר  ההוא  בזמן  בפרסום  ימצא  ז"ל  “ואליהו 
תשבי יתרץ קושיות והויות ]כך במקור[, והוא 
ישיב לב אבות על בנים ולב בנים על אבותם 
ובכל  התורה  בקבלת  ובפרט  הדברים,  בכל 
יתגלה  הכל  בעוה"ז  נסתרים  שהיו  העניינים 
הנביאים  שאר  כי  הנביא,  אליהו  ידי  על 
בדורות  היו  אשר  והחכמים  והשופטים 
וממשה  והשבטים  האבות  וגם  העוברים 
רבינו ע"ה עד ימי התחייה כשיחיו, לא ידעו 
כי  מענייני העוה"ז ממה שקרה אחרי מותם, 
והעליון מובדלים מענייני  בג"ע התחתון  היו 

העוה"ז הגשמי, אבל אליהו ז"ל אשר חיה מימות משה 
ואחר  בימיו,  שהיה  מה  כל  ידע  יהורם  ימי  עד  רבינו 
מן הגרמים  גופו כאחד  נזדכך  ונפש  בגוף  הסתלקותו 
השמימיים או יותר, והכינו הא־ל יתברך להמצא בעת 
הדורות  בכל  ובזכותו  ידו  על  להצילם  ישראל  צרת 
ישראל  לחכמי  ג"כ  ומתגלה  לו,  צריכים  הם  אשר 

12( ליקוטים עה"ת ע' קמח.
13( שער היסודות פרק ס'.

לגלות להם סודות התורה כפי הכנת כל דור ודור".

ומבאר שגם משה רבינו לא זכה לגילויים וסודות אלו: 

שנפרד  כיון  למרע"ה  אפילו  ניתנו  לא  אלו  “והשגות 
ובזה   .  . ענייני העוה"ז  יכול להשיג  אינו  נפשו מגופו 
ספק,  שום  בלי  ידו  על  בבירור  התורה  לימוד  תגמר 
אינו  ידו  על  התורה  שניתנה  רבינו  משה  אפילו  כי 
יכול לברר ספיקות התורה . . לסבת שנפרדה נשמתו 
מגופו, ועתה החייהו הא־ל ית' ודיבורו יהיה כמדבר מן 
השמים, והכתוב אמר לא בשמים היא14 ואין משגיחין 

בבת קול15" .

טעם  בנותן  בזה  להוסיף  ניתן  ]ואולי 
המבואר  ע"פ  ממשה  עדיף  שאליהו 
בתו"א16 שמשה הוא מהז' רועים, ואליהו 
שהשפעתו  כך  ‘נסיכים',  הח'  מן  הוא 

שייכת יותר למקבלים. עיי"ש[.

קושיית ה'סדר משנה' והצ"ע שבה
חזקה  קושייה  מתעוררת  כאן  אולם, 
יותר: הבנו שמשה רבינו אינו מתאים לעניין 
המשיח?  מלך  לגבי  מה  אך  הנביא,  מאליהו  יותר  זה 
הרי  הרמב"ם  הקושיות?  כל  יפשוט  לא  שהוא  מדוע 
כותב בפירוש על מלך המשיח17: “אותו המלך שיעמוד 
מזרע דוד בעל חכמה יהי' יתר משלמה ונביא גדול הוא 
קרוב למשה רבינו ולפיכך ילמד כל העם ויורה אותם דרך 
ה'". וכן ש"על ידו תרבה הדעה והחכמה והאמת שנאמר 
כי מלאה הארץ דעה את ה"18. משיח הוא בשר ודם, חי 
בעולם הזה, ואף נלחם את מלחמות ה', ובכך 
אין לו את ה'חסרון' הנזכר אצל משה. אם כן, 
מדוע לא ישיב הוא על קושיות התורה שאינן 

פתורות?

בעל ה'סדר משנה'19 מבקש ליישב זאת על 
מכוח  דבר  לחדש  רשאי  נביא  היסוד שאין  פי 
נבואתו “לא בשמים היא". הוא מחלק בין כוחו 
כוחו  לבין  ה',  בדרכי  דרך  כמורה  המשיח  של 

של אליהו כמסורת הלכתית חיה:

14( ראה נצבים ל, יב. 
בהל'  הרמב"ם  וכ"פ  רע"א.  טז,  תמורה  ועד"ז  ב.  נט,  ב"מ   )15

יסוה"ת רפ"ט.  
16(  לד, ג.

)תולדות  תנחומא  מדרש  גם  )וראה  ה"ד  פ"ט  תשובה  הל'   )17
פי"ד(, והישוב בזה בלקו"ש ח"ו ע' 254 ואילך(.

18( ספ"ד מהל' מלכים.
19( על הרמב"ם - הל' יסודי התורה פ"ז ה"ד, חיברו ר' וולף הלוי 

מבאסקוויץ, בנו של בעל 'מחצית השקל'.



התמים 13גליון ס'

בשמים  דלא  בידינו  הכלל  “"זה 
נוגע  שהוא  שבדבר  והיינו  היא, 
נביא  שום  אין  התורה  מדיני  לדין 
הגדול  אפילו  שיהיה  מי  יהיה 
או  להוסיף  שיכול  שבנביאים 
נבואתו,  מכח  בתורה  דבר  לחדש 
כפלוני  הלכה  לפסוק  רק  ואפילו 
על פי נבואתו ג"כ אינו יכול, אלא 

הכל תלוי דוקא בהחכמים מעתיקי 
אשר  המעשה  יורונו  הם  השמועות 

נעשה כפי מה שהם יוציאו אותו, או 
מכח הקבלה הנאמנה איש מפי איש 

עד משה רבינו ע"ה, שהוא קבל 
התורה  יתברך  הגבורה  מפי 

כולה".

יכול  יהיה  “לא  מסיק:  לפיכך 
שבו  דעת  ורוח  ובינה  חכמה  ברוח  ה'  משיח  אפינו  רוח 
מחלוקת  בכל  או  שבתורה,  הספיקות  דיני  בכל  להכריע 

החכמים להכריע הלכה כמאן". 

ומפרט: ד"ממה נפשך אין לאל ידו לעשות כן אם ירצה 
לו,  והנבואה שיש  רוח הקודש  להכריע מכח 
היא,  בשמים  דלא  אפשר  אי  זה  דבר  הנה 
חכמה  רוח  ביה  דאית  יתירה  רוח  מכח  ואם 
ובינה ורוח דעת תורה, הנה בדבר זה אין כחו 
יותר אלא בכאחד משאר חכמי הדור שבדור 

ההוא". 

“אבל  הדבר:  שונה  אליהו  שאצל  ומבאר 
לא כן באליהו הנביא שהוא קיבל התרה איש 
יהי'  לפיכך  ע"ה,  רבינו  משה  עד  איש  מפי 
כולם  הספיקות  על  להכריע  יכול  שפיר  הוא 
שיהי'  המחלוקת  ועל  החכמים  בין  שנפלו 
ידי  על  ביניהם  יכריע  שהוא  דהיינו  ביניהם 

של  בספיקו  קיבלתי  וכל  כך  שיאמר  האמיתית  קבלתו 
הדין זה איש מפי איש עד משה רבינו ע"ה, שכך וכך דינו 
או שהלכה כדעת וכדברי פלוני והוא לבדו יכול לעשות 
הדבר זה ואין עוד אחד, ולכן שפיר אמרו רבותינו בכ"מ 

בש"ס מקרא זה עתיד אליהו לדרשו כו'".

על  דהנה  למאוד,  עד  דחוק  נראה  זה  ביאור  אך 
החיסרון הראשון שמנה יש להשיב:

חי  אשר  אשה  ילוד  ודם  בשר  הינו  המשיח  מלך  א. 
בעולם הזה - “משיח הוא נשמה בגוף בשר ודם כפס"ד 
הרמב"ם20 ‘מלך מבית דוד, הוגה בתורה ועוסק במצוות 

בן לוי  יהושע  "ר'  ועי' סנהד' צח, א:  20( הל' מלכים פי"א ה"ד. 
אשכח לאליהו אמר ליה אימת אתי משיח . . והיכא יתיב אפיתחא 

דקרתא".

כדוד אביו כו''" ]היינו לשון הווה[, 
ילחם מלחמות  ובנוסף לכך משיח 
ה' דבר המוכיח שהוא נמצא בעולם 
שמשום  מנגדים  קיימים  שבו 
 - מלחמה  לנהל  צריך  הוא  כך 
קיים  לא  ובמילא   - וינצח"21 

ד"תורה  החסרון  בו 
גם  )ובמילא  היא"  בשמים  לא 
ובבית  לוי  בקדושת  שביאר  מה 

אלקים לא קשיא מידי(. 

ב. גם החסרון שמציג ד"תורה 
גם  היא  קיימת   - בשמים"  לא 
רבים22  דשו  וכבר  אליהו,  אצל 

21( סה"ש תשנ"ב ח"א ע' 107. וראה 
גם שיחת ב' ניסן תשמ"ח )סה"ש ח"א ע' 351(. שיחת ש"פ תולדות 

תשנ"ב - סה"ש ח"א ע' 123. ועוד.
'לא  כלל  בשד"ח  הנס'  ועי':   .1178 עמ'  ח"ד  לקו"ש  ראה   )22
בשמים היא'. בית אהרן )כרך יא( ערך בת קול, שו"ת יבי"א ח"א סי' 
מא־ב, שו"ת יחוה דעת ח"ד סי' נח, שו"ת הר צבי או"ח ח"ב סי' נג, 
ובנידון דאליהו ראה מ"ש  ועוד.  יד,  סי'  ח"א  ימות המשיח בהלכה 
ובארוכה  פ"ב,  נביאים  תורת  בספרו  חיות  מהר"ץ 
ואילך(.  יח  ע'  ח"א  )שיחו"ק  תש"מ  תשרי  ו'  בשיחת 

ועי' התוועדויות תשמ"ט ח"ג עמ' 131.
ואלה דברי החיד"א בספרו מדבר קדמות )מערכת 
בסוף  כתוב  לטוב  זכור  הנביא  "אליהו  סא(:  סי'  א' 
לעשות  הקב"ה  שלחו  כי  וכו'  קדישא  רבא  האדרא 
נס לרב המנונא סבא וכתב הרב המקובל מהר"י צמח 
בית  בכל  אשר  המילות  בכל  נמצא  דהוא  דאע"ג  ז"ל 
ישראל המפוזרים בד' כנפות הארץ, מ"מ שם בברית 
ולעשות  באדרא  אמנם  מילה  לכל  אחד  ניצוץ  שולח 
נס לרב המנונא היה צריך להיות בכל בחינותיו ולכן 
מעין  וזה  ע"כ.  לאדרא  בא  ולא  המנונא  רב  עם  היה 
דוגמא שכתבתי בעניותי לתרץ קושית הראשונים דמאחר דאליהו 
זכור לטוב הוה שכיח במתיבתא דרבנן, אמאי נשארו הבעיות בתיקו 
ולא פשיט להו, ואתנח לן דאשר נמצא עם האמוראים לא היה בכל 
בחינותיו, אך לעתיד לבוא יבוא בכל בחינותיו ויתרץ ויפשוט הכל". 
ובמילא לפי דבריו מובן שאז לא יחשב אליהו כא' מן השמים )כ'בת 

קול' וכד'(. 
וידוע מ"ש החת"ס )שו"ת ח"ו סי צ"ח(: "דמעולם לא עלה אליהו 
בגופו למעלה מיו"ד טפחים כמבואר בסוכה ה, א, אך נפרדה נשמתו 
בין  ומשמש למעלה  עולה  והנשמה  מי',  מגופו שם בשמים למטה 
מלאכי השרת, וגופו נזדכך ושורה בג"ע התחתון בעולם הזה, וביום 
הבשורה ב"ב תתלבש נשמתו בגוף הקדוש הלז ואז הוא ככל אדם 
רבינו  או ממשה  והוא מוסמך מרבו אחיה השלוני  ישראל,  מחכמי 
דין  לו  יש  ואז  ישראל,  חכמי  את  יסמוך  והוא  פנחס,  הוא  אם  ע"ה 
מלובש  בעוה"ז  ומתראה  שמתגלה  פעם  בכל  וכן  ישראל,  בני  ככל 
איננו  אז  המילה  ביום  כמו  בנשמתו  כשמתגלה  אבל  הזך,  בגופו 
מחויב במצות דבמתים חפשי כתיב ומותר לו לילך מחוץ לתחום, 

 ה+בנו 
 שמשה רבינו 

אינו מתאים לעניין 
זה יותר מאליהו 

 הנביא, 
 אך מה לגבי 

מלך המשיח?מדוע 
שהוא לא יפשוט 

כל הקושיות?

מקום מנוחתו 

של ר' וולף הלוי 

מבאסקוויץ



גליון ס'התמים 14

 אליהו 
יתרץ את הקושיות 

כי הן שייכות לדרגת 
 התורה שהוא 
 מופקד עליה 

– תורת הכלים 
והבירורים של זמן 

 הגלות.
 משיח לא יתרץ 

אותן, לא מפני שאינו 
יכול, אלא מפני 
 שתורתו נעלית 
 מהן באין-ערוך 

ואינה שייכת למושגי 
הספק של תורת 

הגלות.

מן  כתורה  יחשב  לא  אליהו  שיתרץ  מה  כיצד  לבאר 
השמים23. 

נכון,  אינו  כלל  השני  החסרון  ואילו 
שהרי כנ"ל משיח איננו “כאחד משאר 
אלא  ההוא",  שבדור  הדור  חכמי 
)כמובא לעיל מהרמב"ם( “בעל חכמה 

יהיה יתר משלמה" החכם באדם24!

 הביאור בדרך החסידות – 
‘תורה חדשה'

בדרך  הדברים  בביאור  לומר  והנראה 
על  עכ"פ(:  החסידות,  )ע"ד  אפשר 
הנאמר  תצא"  מאתי  תורה  “כי  הפסוק25 
“תורה  חז"ל:  פירשו  הגאולה,  ביעודי 
מאתי  תורה  חידוש  תצא,  מאתי  חדשה 
 .  . יושב  להיות  הקב"ה  “עתיד  תצא"26, 
ע"י  ליתן  שעתיד  חדשה  תורה  ודורש 

משיח"27.

דכשמתגלה באופן זה ה"ה מלאך, ואעפ"י שלומד 
אין לקבוע הלכה עפ"י דבריו  דינים  ומגלה  תורה 
דהוה רק כמו רוח נבואה ואין משגיחין בבת קול, 
אך כשמתגלה בלבוש גופו הרי הוא מגדולי חכמי 
ואליו  ואיבעיות  קושיות  יתרץ  ותשבי  ישראל 
תשמעון כי מי כמוהו יורה", עיי"ש בארוכה. וכבר 
מצינו עד"ז בתורתו של כ"ק אדמו"ר הזקן )סה"מ 

שלו, ענינים ע' קד־קה(.
ועי' בכ"ז בס' אדרת תפארת סי' ס', ובספרים שנסמנו שם.

23( כמו כן: לפי דבריו שהייחודיות באליהו היא שהוא מיוחס עד 
משה רבינו - קשה מהי אם כן מעלת אליהו על פני משה? - כדלעיל.

העדות'  'לוחות  בספרו  אייבשיץ  יונתן  ר'  במ"ש  ועי' 
חז"ל  אמרו  "ולכך  משנה':  ה'סדר  של  לביאורו  בדומה 
תיקו תשבי יתרץ קושיות ואיבעיות ולא משיח דהא בבוא 
במה  הספק  לברר  בידו  שאין  אלא  יבוא  משיח  גם  אליהו 
שעלתה בתיקו ולא בשמים היא, אבל אליהו יוכל לפשוט 
כפי קבלתו וכו' מפי אחי' השלוני מעתיק שמועה ואז לא 
היה שכחה בתורה ויכול לפשוט כל ספק כפי קבלה שבידו 
והקושי' שבפנים  בסיני".  למשה  עד  איש  מפי  איש  מרבו 
דמשיח  מהא  ג"כ  הם  דבריו  תורף  )דהרי  ג"כ  עליו  קשות 

חשיב כתורה מן השמים. ועי' בחי' הגרי"ז עה"ת )מלאכי אות קכב, 
אך   - אליהו  מעלת   - איש  מפי  איש  הקבלה  עניין  הוא  דמוכרח 
לכאורה אינו מוכרח )גם אינו מוכרח מדוע במשיח אינו, ואכמ"ל(, 

ויותר נראה כהאופן הא' שהובא בפנים מהסדר משנה(. ודו"ק.
24( ראה מלכים-א ה, יא.

25( ישעי' נא, ד.
26( ויק"ר פי"ג, ג.

27( יל"ש ישעי' רמז תכט. וראה בכ"ז קונ' 'בעניין תורה חדשה' 

לכל  זו  תורה  ילמד  בחסידות28 שמלך המשיח  ומבואר 
שאופן  כיון  הקדושים,  והאבות  רבינו  משה  כולל  העם 

הלימוד יהיה על ידי ראיה. 

כדי  יותר עד  נעלית  הינה  זו  ותורה 
שהתורה שישנה לנו כעת בזמן הגלות 
משיח"29,  של  תורתו  לפני  היא  “הבל 
לא  המשיח  מלך  מדוע  מובן  ומכך 
דזמן  התורה  קושיות  בביאור  יתעסק 
הגלות, בעת הגאולה, אלא בזה יתעסק רק 
אליהו הנביא, כיון שמשיח עסוק בללמד 
יתעסק  שהוא  שייך  לא  חדשה',  ‘תורה 
של  והאיבעיות  הקושיות  ויישוב  בביאור 
)‘הבל  כיום  נלמדת  שהיא  כפי  התורה 

היא'(. 

מנהיג  כן  גם  יהיה  המשיח  שמלך  וזה 
כן  ואם  וכו',  במלחמות  ישראל  בני 
לכאורה כן יש לו שייכות לדברים אחרים 
אינו  הגלות,  לזמן  ושייכים  הקשורים 
קושיא; דהרי ידוע שמלך המשיח יהיה הן 
מלך והן רב30, ובנוגע למהותו כמלך אכן 
זהו  )ואדרבה,  וכו'  שייך שינהל מלחמות 
עיקר החידוש והשוני בו31(, אך בתפקידו 

תנש"א. ועי' גם לקו"ש חכ"ב שם הע' 68-9.
28( ראה לקו"ת יז, ב. שער האמונה פנ"ו. דרך 
מצוותיך דלקמן, קונ' הנ"ל ובכ"מ. ובשיחת יום ב' 
דחג השבועות תשמ"ג )התוועדויות תשמ"ג ח"ג ע' 1580(: "וזהו מה 
שמשיח צדקנו ילמד תורה לכל העם כולל האבות ומשה רבינו, אף 
שכבר למדו כל התורה כולה, ובפרט משה רבינו שקיבל מסיני את 
התורה  פנימיות  על  קאי  משיח  של  תורתו  כי   - כולה  התורה  כל 
סוד טעמיה ומסתר צפונותיה, כפרש"י על הפסוק ישקני 
תצא  מאתי  חדשה  דתורה  הענין  שזהו  פיהו  מנשיקות 
שנאמר אודות הזמן דלעתיד לבוא ובנוגע 
משה  שאפילו  מובן  התורה,  לפנימיות 
רבינו זקוק ללמוד מפי משיח צדקנו מכיון 
דארוכה  באופן  היא  התורה  שפנימיות 
רבות  עליות  בה  שיש  היינו  מדה",  מארץ 
לאין קץ ותכלית". ונתבאר בריבוי מקומות.
29( קה"ר פי"א, ח. וראה ר"ד בעת ביקור 
הרבנים הראשיים, אור ליום ב' פ' ויצא ב' דר"ח כסלו תשד"מ: "כ"ק 
אדמו"ר שליט"א: ח"ו לומר שהתורה שאדם למד בעוה"ז תתבטל 
לעתיד לבוא, הפירוש דהבל הוא בערך וביחס לתורתו של משיח". 

עיי"ש.  
30( סהמ"צ להצ"צ )דרך מצוותיך( מצות מינוי מלך פ"ג. וראה 
 282 ע'  חי"ח  לקו"ש  וש"נ.  ואילך   206 עמ'  חל"ה  לקו"ש  בארוכה 

ואילך. לקו"ש חי"ט ע' 170 ואילך.
31( ראה לקו"ש חל"ה שם, ועוד.



התמים 15גליון ס'

חדשה  תורה  לימוד   - כרב 
ויבאר  שילמד  שייך  לא  לבנ"י, 
גם את התורה שנלמדה בעוה"ז 

עד עתה32.

יבאר  כן  אליהו  דבכ"ז  והא   )32
וכו'  האיבעיות  על  ישיב  הצ"ב, 
היא",  "הבל  דזה"ג  דהתורה  )אע"פ 
דברי  ביאור  ע"ד  דהוא  י"ל  כנ"ל(, 
כ"ק אד"ש מה"מ )סה"מ מלוקט ח"ו 
התורה  לימוד  באופן  ואילך(  קיג  ע' 
לע"ל אשר גם באלף השביעי יתווסף 
עילוי  אחר  בעילוי  הת"ח  בלימוד 
דאליהו  י"ל  כך  בארוכה(.  )עיי"ש 
התורה  של  עומקה  את  יגלה  הנביא 
רק  אלא  בעוה"ז  להשיגה  ניתן  שלא 
לעומת  עכ"ז,  אך  השביעי,  באלף 
ל'הבל'  עדין  משיח,  של  תורתו 

תחשב. 
יעקב  ישרש  הבאים  ד"ה  וראה 
בפשטות  גם  הוא  "וכן  תשל"ח: 
ספקות  כמה  יפתרו  לע"ל  שהרי 
תשבי  וכמאמר  שבגמרא  וקושיות 
איתא  ועד"ז  ובעיות.  קושיות  יתרץ 
שיתבררו  ענינים  לכמה  בנוגע  בגמ' 
לע"ל, כי אז יהיו משה ואהרן עמהם, 

ובמילא יהי' אז קיומם בשלימות, ועילוי 
זה בנגלה דתורה בא ע"י הגילוי דפנימיות התורה כנ"ל ומעין זה 
דאכן  י"ל   25 בהע'  לעיל  שהובא  מה  וע"פ  אלו".  בזמננו  גם  הוא 
הן משלימות זא"ז, ותורתו של משיח - פנימיות התורה - פועלת 

העילוי בתורה שיבאר אליהו, ודו"ק. 
שתורת  "פשוט   :45 להע'  בשוה"ג   39 ע'  חט"ז  לקו"ש  ]ועי' 
ג"כ  וראה  )וש"נ(.  חסידות"  )נסתר(  קבלה  נגלה  תהי'  משיח  של 
ר"ד משיחת יום שמח"ת תשמ"ח. כ"ח חשון תשנ"ב. וכ"ה בכמה 
ישרש  הבאים  תש"כ.  יזהירו  והמשכילים  ד"ה   - דא"ח  מאמרי 
להמבו'  סותר  ואינו  ועוד.  ועוד  תשמ"ח.  כסאי  השמים  תשל"ח. 
גופי התורה  כל  ב( ש"ידעו מפנימי' התורה  )קמה,  סכ"ו  באגה"ק 
ל"גופי  הכוונה  דשם   - כלל"  בהם  לעסוק  א"צ  ולכן   .  . הנגלית 
נדו"ד   - כולל  ופלפול,  לשקו"ט  בנוגע  משא"כ  דייקא,  התורה" 
רק  עיי"ש.   ,140 ע'  חכ"ז  בלקו"ש  וכמבו'  וכו',  ספיקות  התרת   -
שהלימוד לא יהי' באופן דעמל ויגיעה "במחשכים הושיבני" - ראה 
מא' אדהאמ"צ דרושים לפסח ע' קד. ועוד. אלא באופן דראי'. אך 
קשה ממ"ש בשער האמונה הנס' לעיל בו מבו' להדיא דמשיח לא 

ישפיע נגלה. 
אחר  באופן  יהיה  משיח  של  הנגלה  ולימוד  דהיות  ואוי"ל 
מהלימוד בזמן הגלות, לפיכך אליהו הוא זה אשר ילמד הקושיות 
וכו' מנגלה דתורה שבזה"ג, היות ואופן הלימוד יהי' נחות יותר 
מלימוד תורתו של משיח )כנ"ל בפנים( - גם כלפי חלק הנגלה 

לעומת  הנביא,  אליהו  אך 
המקשר  המבשר  הוא  זאת, 
תפקידו  לגאולה.  הגלות  בין 
של  ה"בירור"  את  לסיים  הוא 
התורה הישנה. הוא זה ש"סוגר 
את הקצוות" של תורת הגלות, 
מיישב את כל ה'תיקו' שנשאר 
פתוח, ובכך הוא מכין את המוח 
להיות  ישראל  בני  של  והלב 
האור  לקראת  טהורים  כלים 
המשיח  מלך  שיראה  החדש 

בתורתו.

בזה אתי שפיר הכל33: אליהו 
הן  כי  הקושיות  את  יתרץ 
שהוא  התורה  לדרגת  שייכות 
הכלים  תורת   – עליה  מופקד 
הגלות.  זמן  של  והבירורים 
משיח לא יתרץ אותן, לא מפני 
שאינו יכול, אלא מפני שתורתו 
ואינה  באין-ערוך  מהן  נעלית 
של  הספק  למושגי  שייכת 

תורת הגלות.

עתה  כבר  שנזכה  רצון  ויהי 
“תשבי  הגאולה,  מבשר  לביאת 
תורתו  לגילוי  כך  ומתוך  ואיבעיות",  קושיות  יתרץ 

החדשה של הרבי שליט"א משיח צדקנו בקרוב ממש!

 אותו ילמד לכל העם באופן דראי' )ראה לקו"ש חט"ז שם(, ועצ"ע בכ"ז[.
ועל עצם לימוד התורה ע"י אליהו י"ל ע"פ המבואר בארוכה בהדרן 
על הרמב"ם דתשמ"ז )סה"ש ח"א ע' 305 ואילך(, דלדעת חכמים 
)במשנה בעדויות שם, וכ"פ הרמב"ם - הל' מלכים פי"א ה"ד )ראה 
רק  היא   - הגאולה  עם  בקשר   - אליהו  ביאת  מטרת  שם((  כס"מ 
שאר  )כדברי  שיעשה  מעשיו  ושאר  בעולם",  שלום  "לשום  בכדי 

הדעות שבמשנה שם - ובכללם דעת ר"ש( אינם חלק מהגאולה.
33( ובזה א"ש לבאר ג"כ מדוע ישנם שאלות שיפנו למשה ואהרן 
)ראה יומא ה, א. ועוד( ולסנהדרין וכו' )ראה ר"ד מביקור הרב מרדכי 
אליהו אצל כ"ק אד"ש מה"מ בו' חשון תשנ"ב( ולא למה"מ - כיון 

שכנ"ל יהי' עסוק בתורה חדשה.



גליון ס'התמים 16

מקצועות  שאר  כלפי  ההלכה,  לימוד 
הבסיסי  הפן  לה.  פנים  שני  התורה, 
והפשוט, לידע את המעשה אשר יעשון. 
שהרי לא המדרש עיקר אלא המעשה, וכל הלומד שלא 
על מנת לעשות מוטב לו שנהפכה שלייתו על פניו1, ואין 
לך לומד על מנת לעשות, כי אם זה השוקד על דלתות 

ההלכה.

אך בנוסף למעלת המעשה, ישנו בלימוד ההלכה גם 
מעלת התלמוד. עיקר החיוב ההלכתי על כל אחד ללמוד 
את כל התורה, הרי לדעת אדמו"ר הזקן "היינו תנ''ך וכל 
הלכות פסוקות של כל התורה עם הטעמים2", הדגשה זו 
אינה כדי שידע אדם מהי חובתו בעולמו, שהרי בלימוד 
זה נכלל גם הלכות שאינם נוגעות למעשה כלל ועיקר, 
ידיעת  היא  התורה  ידיעת  חובת  עיקר  "כי  אלא  זה  אין 
של  ההלכות  לימוד  רק  נכלל  שבזה  מצות,  התרי"ג 

1( ירושלמי שבת ז, ב.
2( הלכות אדמו"ר הזקן פ"א ה"ד.

מישראל  נפש  שכל  האמת  חכמי  אמרו  “וכן  המצות3". 
התרי''ג  כל  שתקיים  עד  רבים  בגלגולים  לבא  צריכה 
הוא  ומחשבה  ודיבור  ומחשבה,  דבור  במעשה  מצות 

לימוד הלכותיהן4". 

שבתורת  ושרשם  הדברים  פנימיות  פי  על  גם 
רק  ולא  התורה.  הלכות  מעלת  וגבהה  גדלה  החסידות, 
רבותינו  היטב בדברי  משום מעלת המעשה שנתבארה 
נשיאינו, כי אם במעלת ההלכות עצמם, שהם “כתרה של 

 – למ"ע  )הקדמה  הסמ"ג  בלשון  וראה   .22 ע'  חל"ו  לקו"ש   )3
לידע  יש  צוה אדון העולם  “כי המצות אשר  מצוטט שם בשיחה(: 
נצטוינו  המצות  כל  על  כי  עתה,  צריכין  שאינם  אע"פ  יסודותיהם 
ולמדתם אותם ונאמר שמור את כל המצוה אשר אני מצוה אתכם 
וגומר ונאמרה ושמרתם מצותי ועשיתם אותם הא למדת שהשמירה 
והעשיי' שני דברים הם כי אין שמירה אלא בלב". וראה שם בשיחה 
שמאריך לבאר ולייסד זאת בדעת אדמוה"ז, ולאפוקי מדעת הרמב"ם 

עיי"ש.
4( הלכות ת"ת שם.

ייחודיות   
 צילום:   

דוב בער הכטמן



התמים 17גליון ס'

העצמי  רצונו  מאירים  ובהם  תורה", 
של הקב"ה ביתר שאת על שאר חלקי 

התורה5.

בפן  הרמב"ם  ספר  של  מעלתו 
)מאז  ומפורסמת  גלוי'  האחרון 
אד"ש  כ"ק  של  הרמב"ם  תקנת  יסוד 
היחיד  הספר  הוא  שכן  מה"מ6(, 
כולה,  התורה  הלכות  כל  את  המקיף 
ידיעת כל מצוות  ניתן לקיים את  ובו 
וברורה.  קצרה  בדרך  התורה  תרי"ג 
דווקא  נרצה להתמקד  זו  ביריעה  אך 
הראשון,  בפן  הרמב"ם  של  בספרו 
יסודי  נדבך  מהווה  הרמב"ם  כיצד 
מעת  למעשה  ההלכה  בפסיקת 

חיבורו ועד עצם היום הזה.

ספר מחוקק כולל באמת
כבר  נאמנה  הרמב"ם  ביאר  ספרו,  כתיבת  מטרת  את 
סדר  את  באריכות  שמתאר  לאחר  ספרו.  בפתיחת 
בה  הימים  אותם  למן  שבעל-פה,  תורה  השתלשלות 
היא עברה מפה אל פה, דרך כתיבתה במשנה, בגמרא 
ובספרות הגאונים עד לימיו, הצביע הרמב"ם על החסר 
לפיכך   .  . הצרות  תקפו  הזה  “ובזמן  בתקופתו:  הבולט 
הגאונים  והתשובות שחברו  וההלכות  הפירושים  אותם 
וראו שהם דברים מבוארים נתקשו בימינו . . ואין צריך 
וספרא  והירושלמית  הבבלית  עצמה  הגמרא  לומר 
וספרי והתוספתא שהם צריכין דעת רחבה ונפש חכמה 
בדברים  הנכוחה  הדרך  מהם  יודע  כך  ואחר  ארוך  וזמן 

האסורים והמותרים ושאר דיני התורה היאך הוא".

להשלים חסר זה, בא הרמב"ם בספרו, “לחבר דברים 
דיני  והטהור עם שאר  והמותר הטמא  . בענין האסור   .
התורה עד שיהיו כל הדינין גלויין לקטן ולגדול". במילים 
פשוטות, כל ילד ונער שיסתפק באיזה דבר הלכה, יוכל 
לעיין ברמב"ם ולפסוק כדבריו ללא כל פקפוק. ומגיעים 
הדברים עד כדי כך, שעל ידי הלימוד בספרו: "לא יהא 
אדם צריך לחיבור אחר בעולם בדין מדיני ישראל". וכפי 
כולל  מחוקק  "ספר  ספרו7:  על  נדיר  באופן  שהתבטא 

באמת".

5( אגרת הקודש סי' כט. וראה המשך תרס"ו ע' תלא ואילך.
6( והחזיר עטרה ליושנה לאחר שספר הרמב"ם הפך לרוב לכר 
פורה לפלפולים ו'לומדע'ס' בלבד, ונשכחה מטרת הספר מראשיתו, 

וראה בזה גם שיחת פורים ה'תשמ"ה )התוועדויות ח"ג ע' 1441(.
שילת  מהדורת  הרמב"ם  )אגרות  יהודה  ב"ר  יוסף  לר'  אגרת   )7

ח"א ע' ש(.

הרמב"ם  כוונת  הייתה  לא  כמובן, 
תורתנו  ספרי  שאר  לימוד  את  לבטל 
הקדושה, כפי שהעיד על עצמו: "חס 
עלתה  או  ציוויתי  אני  וכי   .  . ושלום! 
על ליבי שאשרוף כל הספרים שנעשו 
לעניין  אך  חיבורי?!8"  מפני  לפני 
ידיעת ההלכה, אכן לדעת הרמב"ם אין 

עוד צורך בכל חיבור בעולם9.

? דן יחידי
הרמב"ם,  ספר  של  פרסומו  עם 
שגרתי  לא  בקנה-מידה  הוא  הופץ 
לכל  והגיע  בעידן טרום הדפוס,  כלל 
וספרד11,  צרפת10  ישראל.  תפוצות 
בבל12 ותימן13, ועד להודו הרחוקה14. 
בשקיקה  נתקבל  המקומות  ברוב 
רבה, אך מאידך, נתקל גם בהתנגדות. 
בנוגע  נתמקד  אנו  אך  רבות,  היו  ההתנגדות  סיבות 
יחיד  כפוסק  הרמב"ם  של  מעמדו  על  ערעור  לעניינו: 

והישענות הלכתית גורפת על ספרו.

השגותיו של הראב"ד על הרמב"ם, ידועות המה. אך 

8( אגרות הרמב"ם מהדורת שילת ע' תלט.
9( ראה בזה התוועדויות ה'תשד"מ ח"ג ע' 1740 ואילך )נדפס ביין 

מלכות סי' ו(. וראה גם קו"א להלכות ת"ת רפ"ב.
10( אגרות הרמב"ם מהדורת שילת ע' ש: "כבר הגיע אלי כתב 
ומבקשים  שנעשה  ממה  מתפלאים  בשמותם  וזולתם  צרפת  חכמי 
אותו בשלימותו וכבר נתפשט לקצוי הישוב". וכנראה הכוונה לחכמי 
גם  רבות.  הרמב"ם  התכתב  איתם  צרפת(  )דרום  שבפרובנס  לוניל 
צרפת  צפון  חכמי  לעניין  בפרובנס.  חי  ההשגות  מחבר  הראב"ד 
הר"ש  שבדרום(,  מפרובנס  אפריקה  וצפון  מספרד  יותר  )הרחוקה 
בתוס'  וגם  רבות,  בו  מדבר  הרמ"ה(  שבאגרות  )בתשובתו  משאנץ 
רבי יהודה שירליאון )נדפסו בספר ברכה משולשת( ברכות מד, א 
מזכיר את הרמב"ם. אבל שני הראשונים הנ"ל חיו אף לאחר פטירת 

הרמב"ם.
נגד שיטת  יצא במערכה  11( הרמ"ה שהי' מחשובי רבני ספרד 
הרמב"ם )בעיקר בעניין תחה"מ( בשנת ד'תתקנ"ט, שש שנים לפני 

פטירת הרמב"ם.
אגרות   - בבגדאד"  האדונים  לאלו  הגיעו  כבר  “וחבורינו   )12
למהדורה  הכוונה  להלן  מקום  בכל  וכן   – שילת  מהדורת  הרמב"ם 
מכון  מהדורת  הרמב"ם  ובשו"ת  שפד.  ע'   - אחרת  צויין  לא  אם  זו 
ומכתבים  תשובות  מכו"כ  בעליל  רואים  וכן  קיד.  סימן  ירושלים 

בספרים הנ"ל שתוכנם התכתבות על ספר הי"ד עם יהודי בבל.
אלינו  שלחו  תימן  ערי  “ובכל  תקנ"ט:  ע'  הרמב"ם  אגרות   )13
שלוחים וקנו שלשה נוסחאות מן החיבור משנה תורה וכתבו נוסחא 
עד  ותיקן מעשיהן  עיניהן  הוא שהאיר  וארץ  ארץ  וגבול  גבול  בכל 

ארץ הודו".
14( ראה הערה קודמת.

כמובן, לא הייתה 
כוונת ׻ 

לבטל את לימוד 
שאר ספרי 

תורתנו הקדושה, 
כפי שהעיד על 

עצמו: "חס 
ושלום! . . וכי אני 
ציוויתי או עלתה 
על ליבי שאשרוף 

כל הספרים 
שנעשו לפני מפני 

חיבורי?!"



גליון ס'התמים 18

מה שלא שמים לב כל-כך שאין בהם אלא אישור עצום 
על סמכותו של הרמב"ם15. שהרי הראב"ד הי' מבוגר מן 
הרמב"ם, ואף-על-פי כן לא הניח הלכה בספר הרמב"ם 
אף השקיע  רבות  פעמים  ועיון16,  בדקדוק  למדה  שלא 
של  הגדול  ברוב  לדעתו  והסכים  דבריו17,  את  לבאר 

ספרו18.

שניתן  אחת-מרכזית,  השגה  ישנה  כן  ואף-על-פי 
לומר שהיא ככלל לפרט, וכל פרטי ההשגות אינם אלא 
הסתעפות מהשגתו זו, וזה לשונו של הראב"ד, על דברי 
הרמב"ם בהקדמת ספרו: "סבר לתקן ולא תיקן כי הוא 
הביאו  הם  כי  לפניו  היו  אשר  המחברים  כל  דרך  עזב 
לו  והיה  אומרם,  בשם  הדברים  וכתבו  לדבריהם  ראיה 
בזה תועלת גדולה, כי פעמים רבות יעלה על לב הדיין 
לאסור או להתיר וראייתו ממקום אחד ואילו ידע כי יש 
גדול ממנו הפליג שמועתו לדעת אחרת היה חוזר בו, אין 

זה אלא כל קבל די רוח יתירא ביה".

הראב"ד משיג על מטרת הרמב"ם בספרו, לכתוב ספר 
הלכות שיהי' אפשר לסמוך עליו בעיניים עצומות. לדידו 
אין  לביצוע.  ניתנת  שאינה  יומרנות  זוהי  הראב"ד  של 
אפשרות לחתום את התורה שבעל פה. לו הי' הרמב"ם 
במקור  לעיין  יכול  הפוסק  הי'  מקורותיו,  את  כותב 

הדברים, אך להסתמך על הרמב"ם לבדו? זה לא!19

15( וראה גם בהשגת הראב"ד הל' כלאיים פ"ו: “מלאכה גדולה 
עשה".

16( ראה גם לשונו בהלכות טומאת מת פ"כ 
ה"ה )“הרבה עיינתי וחשבתי"(. הל' ציצית פ"א 

הט"ו. הל' אבות הטומאות פ"ג ה"ג. ועוד.
17( ראה הלכות מלוה ולוה פי"ד ה"א )“א"א 
צ"צ  בשו"ת  )וכ"ה  שם  ובמ"מ  אפרש"(,  אני 
שם  שכוונתו  כהאומרים  ודלא  יב.  סי'  חו"מ 
כס"מ  פ"ח הט"ו.  רדב"ז מע"ש  וראה  לחלוק(. 

ביאת המקדש פ"ה הי"א. ועוד.
18( כידוע הכלל שהיכן שלא חלק הראב"ד 
נמנים  ולכן  כמותו  שסבר  מוכח  הרמב"ם,  על 
דברי הרמב"ם כשני דעות )ראה כנסת הגדולה 
כללי הפוסקים אות לח. משנת חכמים אות פו. 

ו אות א.  שד"ח כללי הפוסקים כלל 
וראה מל"מ הל' כלאיים פ"ט הי"א(. 

בעצמו  שהרמב"ם  אמת  הן   )19
שלא  כך  על  יותר  מאוחר  התחרט 
נפרד  בחיבור  מקורותיו  את  כתב 
קמ.  סי'  ליפסיא  הרמב"ם  )שו"ת 
זהו  אך  תמד(,  ע'  הרמב"ם  ובאגרות 
נוספת  מעלה  יש  שלדעתו  מאחר 
בו  חזר  לא  אך  המקורות,  בלימוד 
זה  בלא  גם  מספרו  לפסוק  שניתן 

בכל  הראב"ד  כוונת  גם  שזוהי  שכתבו20  יש  ואכן, 
אחרונה,  הכרעה  הרמב"ם  דברי  שידעו שאין  השגותיו, 

אלא חלק מדבריו שנויים במחלוקת.

גם רבי מאיר אבולעפי' – הרמ"ה, קבל בפליאה לחכמי 
פרובנס על ההנהגה לסמוך על דברי הרמב"ם כאורים 
כי  בשמעי  בקרבי  וימס  לבי  יחרד  לזאת  "אף  ותומים: 
נפלא הספר הזה בעיניכם מאוד באמרכם איש אל רעהו 
כי  ואולם  האפוד.  הגישה  לאמור  דבר  ממנו  ייפלא  כי 
זאת  נותן אמרי שפר אך  והינו  התבוננתי בדברי הספר 

שמעה אזני ותבן כי אין בר בלא תבן21". 

קבלת הוראות הרמב"ם
בכל  הילך  הרמב"ם  של  שמעו  ההתנגדות,  חרף 
המדינות, ורבים מתפוצות ישראל קיבלוהו עליהם כרב 

ופוסק, גם אם לא מיד.

אף  על  מצרים.  ארץ  הרמב"ם,  של  בארצו  ראשית, 
ניתן  נכנעו לפסקיו22,  כולם  שבתחילה ככל הנראה לא 
לומר שלאחר פטירתו נתמנה סופית כרבה של מצרים, 
וכדברי הרדב"ז23: "והוי יודע דמצרים אתריה דהרמב"ם 

ז"ל הוא"24.

נתפשטו  הרמב"ם  ופסקי  לשכנו.  טוב  לצדיק,  טוב 
בכל הסביבה. ראשונה חביבה, ארץ ישראל: בדורו של 
הבא  בדור  אך  שוממה,  כמעט  הייתה  אמנם  הרמב"ם 
שמו כמה ראשונים פעמיהם לחון את עפרה )ר"י ור"ח 
משאנץ,  ר"ש  מלוניל,  ר"י  מפריש, 

על   .)1643 ע'  ח"ג  ה'תשד"מ  )התוועדויות 
ראה  מקורותיו,  כתב  לא  שהרמב"ם  זו,  טענה 
עוד בלשונו החריפה של הר"ש משאנץ )אגרות 
הרמ"ה סי' סט(: “איש אל ישים יגיעו בספרים 
הסתומים כי המסדר סדרם לעכב את הגאולה 

שאין בו דבר בשם אומרו".
אותיות  חאגיז  למהר"ם  חכמים  20( משנת 
פו-פח. קורא הדורות )יא, ב במהדורת ירושלים 
תש"ה(. ועוד. לטעמים נוספים להשגותיו של 
שם  קח.  סו"ס  הרמ"ע  שו"ת  ראה  הראב"ד, 
הגדולים ח"א מערכת א אות יא. 

ועוד.
21( אגרות הרמ"ה סי' י.

הרמב"ם  אגרות  ראה   )22
ה'  לעובדי  והמספיק  תלז,  ע' 

מהדורת דנה ע' 180.
ועד"ז  תתכה.  סי'  ח"ב   )23

בהרבה מקומות בספריו.
24( ראה שם שמטעם זה אין 

לומר “קים לי" נגד הרמב"ם.

השגותיו של הראב"ד 
על הרמב"ם, 

ידועות המה. אך 
מה שלא שמים לב 
כל-כך שאין בהם 
אלא אישור עצום 
על סמכותו של 

הרמב"ם



התמים 19גליון ס'

החל  פטירתם,  לאחר  ועוד(.  הרמב"ן, 
כשלבסוף  הרמב"ם25,  אודות  רב  פולמוס 
נכד  הנגיד  דוד  רבי  של  התערבותו  עם   –
מכאן  הרמב"ם.  תומכי  יד  גברה  הרמב"ם, 
הרמב"ם  דעת  שנתקבלה  נראה  ואילך, 
דלה,  הייתה  א"י  יהדות  ואמנם  לחלוטין. 
אך אצל שני ראשונים שעלו לארץ בדורות 

לאח"ז, הלא הם הכפתור ופרח26 והמגדל עוז, 
אנו מוצאים התבטלות מוחלטת לרמב"ם.

)בעיקר  ורבותינו  הארצות,  לכל  ישראל משקה  ארץ 
שנפסקה  מעידים  רק(  לא  אבל   – ספרד  גירוש  לאחר 
ההלכה כרמב"ם גם בצפון אפריקה, סורי', תימן27, וכל 
ישראל מרא  "הרב הגדול הרמב"ם אביהם של  האיזור: 
ארץ  מסוף  לרב  עליהם  קבלוהו  דישראל אשר  דארעא 
בעל  לשון  ושנער".  וסוריה  הצבי  ארץ  סוף  עד  תימן 
לכן,  קודם  עוד  מופיעים  הדברים  מקובצת28.  שיטה 
בשו"ת הרשב"ש29: "וכל המערב וספרד והמזרח והצבי 
בספרי  רבות  מבואר  וכן  פיו".  על  נוהגים  כלם  ובבל 

הראשונים והאחרונים30. 

לרמב"ם.  ככפופה  בבל  את  מצינו  הנזכרים,  בדברי 
בתקופת  כבר  החלה  הדבר  התנוצצות  האמת,  למען 
הרמב"ם עצמו, וכפי שהעיד בתשובתו31: "וחבורינו כבר 

25( פרטים נוספים אודות הפולמוס ראה אגרות הרמב"ם ליפסיא 
חלק אגרות הקנאות ע' 21.

26( ראה בלשונו בפרק מז: “ואל הרב ז"ל יש לי להאמין אף על 
שמאל שהוא ימין".

27( בנוגע לתימן ראה גם אגרת רע"ב באגרות א"י ע' 140. שו"ת 
מהרח"ש אבעה"ז סי' ב. שו"ת פעולת צדיק ח"ב סי' קפ ובהנסמן שם 
ועוד. ביהדות תימן הייתה הערצה עצומה לרמב"ם, שהעמידם בקרן 
)באגרת תימן(, עד שהיו אומרים  וכן הצילם ממשיח השקר  אורה 
)אגרת  מימון"  בן  דרבנא משה  ובחיי  וביומיכון  "בחייכון   “ בקדיש: 

חמדה לרמב"ן, כתבי הרמב"ן )מוה"ק( ח"א ע' שמא(
28( שו"ת רבי בצלאל אשכנזי סי' א.

29( סי' רנא.
30( ראה בשו"ת הרשב"ץ ח"א סי' יב. ח"ב סי' רנו )ושם – שזאת 
המשולש  חוט  ח"ד  בתשב"ץ  טואה  אבן  ר"א  דברים(.  כמה  מלבד 
תרד  סי'  כגון  מקומות  בריבוי  הרדב"ז  שו"ת  לה.  סי'  השלישי  טור 
ותשל"א. תשובת מהר"י בירב בשו"ת סי' מו ובקונרס הסמיכה )בסוף 
שו"ת  צז.  וסי'  נט  וסי'  לב  סי'  מהרלב"ח  שו"ת  מהרלב"ח(.  שו"ת 
המבי"ט ח"ב סי' פא וח"ג סי' נו ושם סי' קצו. מהר"ם אלשאקאר סי' 
יד. מהרשד"ם סי' קצג. מהריט"ץ סי' יג וסי' קסה. שו"ת רבי משה 
אלשיך סי' צו. שו"ת תורת אמת סי' יט. ועוד. וכן מבואר בכ"מ בספרי 
שמרוקו  פאס  על  ספציפית  עדות  בפנים.  להלן  ויובאו  יוסף  הבית 

ראה בתחילת ספר עץ חיים לרבי חיים גאנין ממגורשי ספרד.
31( נדפסה בתשובות הרמב"ם פריימן ע' 69. ובתשובות הרמב"ם 
הרמב"ם  ובשו"ת  שפד.  ע'  הרמב"ם  ובאגרות   .573 ע'  ח"ב  בלאו 

ושמענו  בבגדאד,  האדונים  לאלו  הגיעו 
אמנם,  הישיבות33".  רוב32  פוסקים  שבהם 
הרמב"ם,  בתקופת  גורף  זה  הי'  שלא  וודאי 
שכן תשובה זו עצמה הינה התפלמסות עם 
גאון ישיבת בבל רבי שמואל בן עלי שחלק 
ורבי  על פסקו של הרמב"ם בהלכות שבת, 
שמואל זה השיג מאד על הרמב"ם בעניינים 
מחכמי  עוד  הצטרפו  כשלהשגות  נוספים34, 
בדור  אמנם,  הרמב"ם(.  ותשובות  מאגרות  )כניכר  בבל 
שמואל  רבי   – דרכו  ממשיך  אצל  רואים  מכן  שלאחר 
– הערצה בלתי  )הגאון האחרון של ישיבת בבל(  הכהן 
ראש  ע"י  שנתפרסם  מחרם  וגם  לרמב"ם35,  מסוייגת 

הגולה דאז36, רואים כפיפות לפסקי הרמב"ם37.

נתפשטו מאד  – ספרד,  רבינו  בארץ מכורתו של  גם 
הריב"ש39:  העיד  ואכן  כולם38.  בהם  ועסקו  הספרים, 
הרמב"ם  כדעת  דיניהם  בכל  נהגו  הארצות  אלו  "בכל 
שבספרד,   טולדו  בעיר  כגון  מקומות,  ובכמה  ז"ל40". 

מהדורת מכון ירושלים סימן קיד. 
32( בתשובות שאלות לרמב"ם )בניהו( ע' רכו: “ראשי".

33( בשו"ת שמהדורת מכון ירושלים הביאו בנוסחאות ותרגומים 
שם נוסחה נוספת, ולא זכיתי להבין כוונתה.

34( כגון בעניין תחה"מ שסבר ר"ש בן עלי שהרמב"ם אינו מאמין 
ועל עוד אחרים שהשיגוהו כתב הרמב"ם את  )וע"ז  בה כפשטותה 
שרואים  כפי  בהנהגה  מחלוקות  בניהם  היו  כמו"כ  תחה"מ(.  אגרת 
במכתביו לתלמידו ר' יוסף )נדפסו באגרות הרמב"ם ע' רפט ואילך(. 
הפלאה  של  לשונות  כתב  מהם  אחד  שכל  רואים  אעפ"כ  אמנם, 
בגדולת ערכו השני )הרמב"ם – בפתיחת המכתב שנסמן בהערה 31. 
ור' שמואל – במכתב שנדפס במהדורת מכון ירושלים שם(, אם כי 
ר'  כנגד  נוקט הרמב"ם לשונות חריפים  יוסף  ר'  במכתבו לתלמידו 
שמואל )אגרות הרמב"ם ע' שט: “מה אתה סבור שאני חושב אותו 

או גדול ממנו ליודע דבר? לכל היותר הוא אצלי כמו כל דרשן"(.
היה  לא  “לפניו   :125 ע'  תרכ"ח(  )באמבערג  נסתרות  גנזי   )35

חיבור כמוהו, ולא קם בישראל כמשה".
36( גנזי נסתרות שם ע' 119: “ולא יצטרך הקורא בו לחיבור אחר 
. . ואין בית דין צריך עם זה החיבור שיחתכו הדין מחיבורים אחרים". 
לתמיכת  שזכה  זה  הי'  הגולה  ראש  לפנ"ז  בדור  שגם  להעיר  אך 
)ראה אגרות הרמב"ם  בן עלי  הרמב"ם, חרף התנגדות רבי שמואל 

ע' שז ואילך(.
החמישי  האלף  בתחילת  שנכתב  ראומה  בספר  גם  וראה   )37

בבבל, שכולו ע"פ פסקי הרמב"ם.
מלוניל  ר"י  לפירוש  במבוא  הנשיא  ר"ש  במכתב  ראה   )38

)מירסקי( על מו"ק ומגילה ע' 21.
39( סי' נה.

40( ובשו"ת הריב"ש סי' כא רואים שהמנהג לפסוק כרמב"ם הוא 
גם בארגון )כידוע שספרד נחלקה לשני ממלכות – קסטילי' וארגון(. 
אך יש להעיר שלא מפורש להדיא בריב"ש שזהו ג"כ כשחולק על 

הרא"ש. ודעת הריב"ש עצמו בזה ראה הערה 55.



גליון ס'התמים 20

עיגנו זו בתקנה מיוחדת41.

תיקנו  יותר  מאוחרת  בתקנה  עצמה  בטולדו  ]אמנם, 
שהרא"ש  במקרה  רק  היא  הרמב"ם  כדעת  שהפסיקה 
שפסקו  זכות  אברהם  רבי  העיד  וכן  עליו42,  חולק  לא 
הרמב"ם43,  פני  על  הרא"ש  את  להעדיף  קסטילי'  גאוני 
וכן מצינו התבטאויות שונות מרבותינו שמתייחסים אל 
דין  בפסק  כן,  כמו  ספרד44.  בני  כל  של  כרבם  הרא"ש 

41( בחודש סיוון שנת ה'סה, 100 שנה לאחר פטירת הרמב"ם, 
לשום  רשות  יהא  שלא  הקהל  “הסכימו  תקנות:   2 בטולדו  תיקנו 
אדם בעולם מהדרים בעיר הזאת לדרוש ברבים בבתי כנסיות, ולא 
להורות שום הוראה ברבים בבתי כנסיות, שיהא כנגד מה שהורה 
רבינו משה ז"ל בן מימון באיסור והיתר" )י.ז. כהנא, הפולמוס סביב 
ישצ"ו  “הסכימו הקהל  תה(.  ע'  לו  סיני  כרמב"ם,  קביעת ההכרעה 
אלא  בעולם  ענין  ושום  בעולם  דין  שום  הזאת  בעיר  ידונו  שלא 
ולידע  לכוון  ז"ל בכל אותם העניינים שיוכלו  רבינו משה  על דעת 
דעתו בהם . . ותקנה זו שרירה . . עד סוף חמישים שנה". )שם, ע' 
תא(. הסכמה זו נכתבה בתקופת הגעת הרא"ש לטולדו, ואולי ניתן 
להעלות השערה נועזת שנכתבה על מנת למנוע מהרא"ש לפסוק 

כרבני אשכנז וצרפת.
וראה בשו"ת זכרון יהודה שבהערה הבאה במכתב לרבני טולדו: 
“וכי תאמרו כבר עשו כן במקום אחר בספרד". ובשו"ת הר"ן סימן 
דיניהם  ועשו תקנה להתנהג בכל  ביניהם  . הסכימו   . “והקהל  סב: 
וענייני משפטיהם על פי הרמב"ם ז"ל בכל מה שכתוב בספריו בין 
וכתובה  קדושין  בענייני  בין  ממונות  בדיני  בין  באיסור,  בין  בהיתר 
וגיטין". ובתשב"ץ ח"ב סי' רנו: "ודע כי זה לי קרוב לשלשים שנה 
בא דין מורדת לידי מורי הקדוש ר' אפרים וידאל ז"ל, ואמרו לו קצת 
ממנהיגי הקהל שיכוף ע"פ ספרי הרמב"ם כי כן היתה הסכמת הקהל 
הי' באותו פרק  יותר מעשרים שנה  כי  לי  ז"ל אמר  והוא   .  . ההוא 
ההוא שבשו"ת  והקהל  ז"ל".  ניסים  ר'  הרב  לרבו  בזה  שהוא שאל 

שליד  מיורקה  האי  קהילת  הוא  הנראה  ככל  התשב"ץ 
)בפרעות  רבו  בחיי  התשב"ץ  חי  בה  ספרד 
קנ"א נרצח רבו ואז ברח התשב"ץ לאלג'יר(. 
קעב  סי'  החדשות  מהריט"ץ  שו"ת  וראה 
המוזכרת  לר"ן  שהשאלה  משם  שמשמע 
בשו"ת התשב"ץ היא שאלה אחרת ומקהילה 
עיי"ש  סב  סי'  הר"ן  שבשו"ת  מזו  שונה 

הטעם, ולא כמ"ש בסיני שם. 
42( התקנה הובאה בשו"ת זכרון יהודה סי' 

נד.
43( ספר יוחסין מאמר ד.

בסוף  האברבנאל   )44
הרא"ם  שו"ת  להגש"פ.  פירושו 
סי' כח. תשובת רבי יצחק קארו 
שבשו"ת בית יוסף דרצ"ה ע"ב. 
סי'  אשכנזי  בצלאל  רבי  שו"ת 
קצה  סי  יוסף  בית  שו"ת  כב. 
י.  סי'  אבעה"ז  כתובות  ודיני 
שו"ת מהרשד"ם סי' קלד. שו"ת 

הם  כותבים  הרא"ש(45  שלאחר  )בדור  טולדו  רבני  של 
ואכן  ממונות,  בדיני  רק  היא  כרמב"ם  לדון  שהתקנה 
נהגו  ממונות  שבדיני  וכתבו  שחילקו  מרבותינו  ראינו 

בספרד כרמב"ם, ובדיני איסור והיתר כדעת הרא"ש46.

בספרד  שונות  והנהגות  דעות  בזה  שהיו  כנראה  אך 
התורה  ספרי  שהיו  מצינו  עצמה  בטולדו  ואף  גופא, 
כדעת הרמב"ם והתפילין כדעת הרא"ש, ופסל רבי יצחק 

די לאון את כל התפילין שנעשו על פי הרא"ש47[.

איטלי'  ראשוני  גדולי  שבספרי  למרות  באיטלי',  גם 
)כפסקי רי"ד, ריא"ז, ושבולי הלקט( לא נמצאת העדפה 
לרמב"ם, הרי שבדורות מאוחרים יותר נראה שהתקבלו 
ספרי הרמב"ם. המהרי"ק48 שהי' גדול רבני איטלי' בסוף 

כרך של רומי סי' יד. שו"ת מהרש"ך סי' קלד. ב"י או"ח סי' נא וסי' 
רטו. דינא דחיי ח"א לאוין סי' פא. ברכ"י חו"מ סי' כה אות כט. ועוד. 
ובחלק מהנ"ל מפורש שהוא גם נגד הרמב"ם, וראה שו"ת תעלומות 

לב ח"ג דקט"ו ע"א.
דברי  על  שם  הם  ומשיגים  פא.  סי'  יהודה  זכרון  שו"ת   )45
)כפי'  שם  הנדון  לעניין  גם  כרמב"ם  לפסוק  שתיקנו  שם  הכותב 
וכתבו שהוא משקר  וקנסו את מי שיפסוק אחרת,  לגרש מורדת(, 
ויוער,  ידוע ומפורש בהסכמה" שזהו רק בממונות.  “כי  ידוע  בדבר 
שבלשון התקנה המקורית משנת ה'סה קשה מאד להלום שתיקנו 
כרמב"ם רק בדיני ממונות, וגם בתקנה השני' שתיקנו לפסוק כרא"ש 
לא נמצא כל רמז לחילוק בין דיני ממונות לאיסור והיתר, וכנראה 
עדות רבני טולידו הנ"ל היא על האופן שנתפשט והונהג בפועל ע"י 
הרבנים והדיינים, ויתכן מאד שישנו נוסח נוסף של התקנה שהינו 

בבחינת מהדורא בתרא שלא הגיע לידינו. וראה הערה הבאה.
46( ראה שו"ת אבקת רוכל סי' קכו. שו"ת מהר"י בסן סי' צח. 
ועוד. ולהעיר שאכן בנדון שבשו"ת זכרון יהודה שם )כפי' לגרש 
חולק  ג(  מא,  כלל  ושם  ט  סי'  )שו"ת  הרא"ש  מורדת( 
על הרמב"ם. יתכן גם שרבני טולדו קיבלו 
שם(  נד  )בסי'  הרא"ש  בן  ר"י  רבם  דעת 
שלא להנהיג באופן מסויים כלל. ורק בדיני 
כרמב"ם  להנהיג  זאת  בכל  בחרו  ממונות 
יב  כלל  )ח"א  מהריב"ל  מדעת  )ולהעיר 
להסכים  יכולים  שהציבור  ]עה[  )עג(  סי' 
בדיני ממונות(,  לפסוק כפוסק מסויים רק 
בשנת  שנכתב  פא  שבסי'  שהפסק  ואפשר 
הרא"ש(  בן  הר"י  פטירת  קודם  )שנה  ה'קח 
להסכמתם  שנים  בכמה  מאוחר 

הנ"ל כרבם.
סימן  או"ח  יוסף  בית   )47
זו  הייתה  לא  ששם  ויתכן  לב. 
הרמב"ם  של  עקרונית  העדפה 
כי-אם העדפה של  על הרא"ש, 
מנהג שנהגו בס"ת על פני מנהג 

בתפילין.
48( שו"ת סי' קכו.

בארצות אשכנז 
לעומת זאת, פסקי 

הרמב"ם פחות 
נתקבלו. בתוספות על 
הש"ס מובא הרמב"ם 

4 פעמים בלבד, 
וגם בשאר ספרות 

הראשונים האשכנזיים 
לא נמצא כ"כ העדפה 

לרמב"ם, ואדרבא 
רואים העדפה יתירה 

לפסקי התוספות



התמים 21גליון ס'

נגד  בחריפות  יוצא  האחרונים,  תקופת 
כרמב"ם  לפסוק  אפשר  שאי  השיטה 
אם  שאף  וכותב  במקורותיו,  עיון  ללא 
נגד הרמב"ם, עלינו  נראה לנו מהגמרא 
שבה  זכתה  גם  איטלי'  כמותו.  לפסוק 
עוד  )כמו  לראשונה  הרמב"ם  הודפס 
הרבה ספרים יהודיים(, והלימוד בספרו 

הי' דבר קבוע בארץ זו49.

פסקי  זאת,  לעומת  אשכנז  בארצות 
בתוספות  נתקבלו.  פחות  הרמב"ם 
פעמים   4 הרמב"ם  מובא  הש"ס  על 
הראשונים  ספרות  בשאר  וגם  בלבד, 
העדפה  כ"כ  נמצא  לא  האשכנזיים 
העדפה  רואים  ואדרבא  לרמב"ם50, 

יתירה לפסקי התוספות51.

פרובנס  חכמי  הם  הכלל  מן  יוצאים 
יותר  הסמוכה  )שבדרום-צרפת(, 
שגם  שאף  אפריקה  וצפון  לספרד 
לרמב"ם  משיגים  יצאו  מקרבם 
שרבים  הרי  ועוד(,  והרמ"ך  )כהראב"ד 
לרמב"ם,  גדולים  מעריצים  היו  מהם 
לא   " מלוניל52:  אהרן  רבי  שהעיד  כפי 
יאמרו  . רק   . יאמר עליו הגישה האפד 

ארון  את  הגישה  והחכמים  והנבונים  הזקנים  כל  עליו 
את  המשפט  וחושן  הברית  לוחות  שם  אשר  האלוקים 

לא  איטלי'  מחכמי  שלרבים  העובדה  עקב  גם  הנראה  ככל   )49
היתה גמרא עקב שריפת התלמוד )המבוא לספרי הרמב"ם ע' 449(.
נדירה של מהר"ם מרוטנבורג  יש לציין להתבטאות  כי  50( אם 
)שו"ת מהר"ם ב"ב סי' תכו(: "משבא לידי ספר רבינו משה בן מיימון 
באורים  אשאל  בלבי  אמרתי  זו  שאלה  כבודך  מאת  נשאלתי  זצ"ל 
ותומים ודבר מה יראני והגדתי לך וכאשר מצאתי סברתו חלוקה על 
סברתי חזרתי לדבריו כי כל דבריו דברי קבלה הם ואף אם מסברא 
בעלמא פסק רבינו כן מי אנכי וסברתי לבי כמלא נקב סידקית לא 
ר"א מלוניל  )והשווה ללשון  אולם"  רבינו כפתח  על סברת  לחלוק 

שבפנים(.
ניכר  הוא חלק  גם  אך  ע"פ הרמב"ם,  נתייסד  51( הסמ"ג אמנם 
ממטרתו היא להביא מה ש"בכמה מקומות על פירושיו ועל פסקיו 
חולקין עמודי התורה ואשיותיה" הם רש"י ובעלי התוספות “אשר 
כל חכמי ישראל האחרונים שותים ממימיהם". וראה בשו"ת הרא"ש 
בעל  הזקן  ור"י  אלפסי  יצחק  רבינו  "אחר שכתב   “ ה':  אות  צד  סי' 
התוספות והראב"ד . . יש לנו לסמוך עליהם מעל דברי רבי משה ז"ל 
. . שהיו מופלגין יותר בחכמה ובמנין". וכ"כ בהקדמת היש"ש לב"ק 
ולחולין שיש לפסוק כתוס' נגד הרמב"ם. וראה שו"ת הרא"ש כלל כ.
 ,21 הערה  ליד  לעיל  שהובאה  הרמ"ה  לדברי  בתשובתו   )52

נדפסה באגרות הרמ"ה סי' כג.

האורים ואת התומים שמאירים דבריהם 
ומשלימים וכמוהו לא היה לפנינו נשיא 
ללמוד  ניתן  כך  למערב".  ממזרח  ורב 
עם  לוניל  חכמי  של  מהתכתבותם  גם 
ורבינו מנוח,  הרמב"ם, ומספרי המאירי 
מפסקיו  נטו  האחרונים  אלו  גם  אך 

כשהמנהג בפרובנס הי' שונה53.

הלכות בלא טעמים
והמערב,  ספרד  חכמי  בין  ההבדל 
לפסוק  אם  ואשכנז,  צרפת  חכמי  לבין 
כרמב"ם אם לאו, נובע משאלה מהותית 
יותר – האם ניתן לפסוק מספר הלכות 

ללא טעמים?

"וכן  בתשובה54:  הרא"ש  כתב  כך 
דברי  הוראות מתוך  כל המורים  טועים 
לידע  בגמרא  בקיאין  ואינן  הרמב"ם, 
מהיכן הוציא דבריו . . כי לא עשה כשאר 
 .  . לדבריהם  ראיות  המחברים שהביאו 
וכל הרואה בו סבור שמבין בו ואינו כן, 
דבר  מבין  אין  בגמרא,  בקי  אינו  שאם 
לאשורו ולאמיתו ויכשל בדין ובהוראה, 
הלכך לא יסמוך אדם על קריאתו בספרו 
לדון ולהורות, אם לא שימצא ראיה בגמרא". כבר הזכרנו 
וכן  )כדלעיל(,  והרמ"ה  מהראב"ד  זו  טענה  כעין  לעיל 

לאחרי הרא"ש מצינו כמותה גם חכמי ספרד55.

"תנא  הגמרא56:  דברי  בביאור  נעוץ  החילוק  שורש 
אמר  דעתך?  סלקא  עולם  מבלי  עולם.  מבלי  התנאים 
הדברים  בטעם  משנתן".  מתוך  הלכה  שמורין  רבינא 
בהוראות  עולם  "שמבלין  ברש"י:  ביאורים  שני  נאמרו 
גורמין  פעמים  המשנה  טעמי  יודעין  דאין  דכיון  טעות, 
ועוד יש משניות הרבה  שמדמין לה דבר שאינו דומה. 
במשניות, דאמרינן הא מני פלוני הוא ויחידאה היא, ולית 
תנאים  במחלוקת  יודעים  שאינן  ועוד  כוותיה,  הלכתא 
הראשונים הלכה כדברי מי הלכך מורין הוראות טעות".

בחיבור  קיימת  אינה  ברש"י  שהוצגה  השני'  הבעי' 

53( ראה לדוגמא רבינו מנוח פ"ד ה"ו. שם פי"ב הט"ו.
54( כלל לא אות ט.

55( רבי חסדאי קרשקש בהקדמתו לאור ה' משיג רבות על ספר 
שהי'  )ומוסיף  זה  מטעם  גם  כדבריו  הפסיקה  על  וקובל  הרמב"ם, 
)סי'  הריב"ש  דעת  וכן  הרמב"ם(.  את  שיחליף  ספר  לכתוב  בדעתו 
מד(. וכן נראה מהתנגדות ר"י בן הרא"ש לתקנת טולדו )שו"ת זכרון 

יהודה שם(.
56( סוטה כב, א.



גליון ס'התמים 22

אם  אך  התלמוד.  מסקנת  פי  על  שנכתב  הרמב"ם 
שלא  הרי  הטעמים,  ידיעת  באי  הוא  שהקלקול  נאמר 
בלבד.  פסוקות  הלכות  שבו  הרמב"ם  מן  לפסוק  ניתן 
והרא"ש.  הרמב"ם  נחלקו  הזקן57,  אדמו"ר  מסביר  בכך, 
 – והרא"ש  ברש"י,  השני  כפירושו  סובר  הרמב"ם, 
כפירושו הראשון. למעשה, מכריע אדמו"ר הזקן, שעל 
ההלכות  את  לדעת  צריך  למעשה  הלכה  להורות  מנת 

בטעמיהם, וכדעת הרא"ש.

כל  ידיעת  חיוב  למעשה.  להורות  לעניין  זה  כל  ]אך 
הלכות התורה לעומת זאת, מתקיים ברמה הבסיסית גם 
ולכן  בהלכות ללא טעמים אפילו לדעת אדמו"ר הזקן, 
יותר  ישנה עדיפות לידע  נוגע למעשה  בכל מה שאינו 
לא  אם  אף  הרמב"ם(,  ספר  לימוד  )ע"י  בכמות  הלכות 

ידע טעמיהם58[. 

הרמב"ם והשלחן ערוך
רבי  מרן  העיד  רבות  פעמים 
וגלילותי'  א"י  מנהג  על  קארו,  יוסף 
ונשען על  לפסוק בכללות כרמב"ם, 
והכרעותיו59.  בפסיקותיו  זה  מנהג 
לכפותה  שרצו  לקהילה  בתשובה 
לשנות מנהגה לפסוק כרמב"ם, כתב 
בחריפות שאין לשנות המנהג אף אם 

רוב הקהילות בעיר פוסקות באופן שונה60.

אך למעשה, בהקדמת ספרו הבית יוסף כתב את כללי 
שלשת  רוב  דעת  פי  על  שהם  נוקט,  לפיהם  הפסיקה 
והרא"ש  הרמב"ם  הרי"ף,  הם  הלא   – ההוראה  עמודי 
)מלבד במקרים שרוב חכמי ישראל חולקים ע"ז והמנהג 

57( הלכות תלמוד תורה קו"א רפ"ב. ועיי"ש באריכות.
58( ראה בכ"ז לקו"ש חל"ו ע' 22 ואילך.

59( בדק הבית חו"מ סו"ס כה: "ואני אומר שבזמן הזה פשט הדבר 
בכל גלילותינו לפסוק כהרמב"ם זולת בקצת מקומות שהוקשו להם 
דבר ולא ירדו לסוף דעתו". שו"ת אבקת רוכל סי' קמ: "ואפילו תימא 
המלכות  בכל  נהגו  שכן  הרמב"ם  דברי  אלא  לנו  אין  חולק  שהוא 
ואפילו שיהיו החולקים עליו רבים כבר קבלוהו עליהם". ועד"ז בב"י 
יו"ד סי' רסה. שם חו"מ סי' רא וסו"ס ריז. שו"ת ב"י הל' יבום סי' ב. 

אבקת רוכל סי' נה ועוד.
60( שו"ת אבקת רוכל סי' לב: "מי הוא זה אשר ערב אל לבו לגשת 
הפוסקים  מן  אחד  כדעת  לנהוג  כהרמב"ם  שנוהגים  קהלות  לכוף 
ראשונים ואחרונים. . והלא דברים קל וחומר . . הרמב"ם ז"ל אשר 
הוא גדול הפוסקים וכל קהלות אר"י וערביסטאן והמערב נוהגים על 
פיו וקבלוהו עליהם לרבן מי שינהג כמוהו בקולותיו וחומרותיו למה 
יכפהו לזוז ממנו ומה גם אם נהגו כן אבותיהם ואבות אבותיהם שאין 

לבניהם לנטות ימין ושמאל מהרמב"ם".

מהם  שניים  בין  מחלוקת  שישנה  ובמקרה  להיפך(, 
הכרעות  ע"פ  פוסק  דעתו,  גילה  לא  והשלישי  בלבד, 

ראשונים נוספים.

ואף על פי כן, ניתן לומר שישנה השפעה מרבית של 
גם  מה  במדת  ערוך,  והשלחן  יוסף  הבית  על  הרמב"ם 
יותר מהנושאי כלים האחרים. וכמו שכתב הרב החב"יב 
בכנסת הגדולה )בנוגע לשו"ע(61: "הרב בספר הזה עיקר 
הוא,  המערב  דארץ  דמרי'  הרמב"ם62  סברת  ע"פ  יסודו 
הרמב"ם  דברי  שיצאו  המספר  מעטי  במקומות  זולת 

מכלל הלכה אליבא דכו"ע63".

רוב  פי  "על  אחרונים:  כמה  כתבו  לכך,  בנוסף 
כרמב"ם  ז"ל  מרן  פוסק  פליגי  והרא"ש  כשהרמב"ם 
יש  הפסיקה  כללי  שע"פ  למרות  מזו,  יתירה  ז"ל64". 
לפסוק  יש  והרא"ש  הרי"ף  על  חולק  הרמב"ם  כאשר 
פסק  מעטים  לא  במקומות  כמותם65, 
השולחן ערוך בכל זאת כרמב"ם66. גם 

61( שו"ת סי' מג.
ג"כ מקונט"א סי' רסו סקי"א:  62( ולהעיר 
דלא  לגמרי  לסתום  דרכו  אין  הב"י  “וגם 

כרמב"ם".
סובר  עצמו  הגדולה  בכנסת  אכן,   )63
ארץ  לבני  נכתב  ערוך  השולחן  ספר  שעיקר 
הבית  מחיבור  בשונה  כרמב"ם,  בד"כ  שפוסקים  וסביבותי'  ישראל 
הפסיקה  כללי  על  יותר  נסמך  שם  הארצות  לשאר  שנכתב  יוסף 
)שכנה"ג סי' תצה הגהות הב"י אות ה(. ובמקום אחר מתרץ כך גם 
סתירה בשולחן ערוך: כאן לא"י וסביבותי', וכאן לכל הארצות )כנה"ג 
אבהע"ז סי' יט הגהות הטור אות מח(. ואכן נחלקו האחרונים אם יש 
לפסוק כב"י או בשו"ע, ורוב הבתראי שבהם הכריעו שכהשו"ע, ואנן 
מדברי  בו  חזר  כתב שהשו"ע  אדמוה"ז שבכ"מ  דברי  אלא  לנו  אין 
הב"י והלכה כשו"ע )שוע"ר יו"ד סי' קצ סוף ס"ק ק"י. קונט"א או"ח 

סי' רמה סק"א וסי' שא סק"ח ועוד(. 
64( לשון שו"ת פני יצחק ח"א יו"ד סי' ט דל"ז רע"ג. ועד"ז כתבו 
לו  סי'  הרא"ש  כללי  מלאכי  וביד  מט.  סי'  ח"א  שאל  חיים  בשו"ת 
)ומ"ש להוכיח מהב"י סי' י', לולי דבריו הוו"א דדוקא שם דמסתבר 

טעמי'(, ועוד. וראה עוד במנוחת שלום ח"ה סי' כג.
65( וכמ"ש גם בשו"ת מהר"ם גלאנטי הזקן סי' נ ובכנה"ג כללי 

הפוסקים מהדו"ק אות כו.
לפסוק  מרן  "דרך  ג:  אות  יג  סי'  הפוסקים  כללי  חמד  שדי   )66
כהרמב"ם אף נגד הרי"ף והרא"ש לפי שספר ש"ע מיוסד עפ"י סברת 
הרמב"ם כ"כ הרב שלחן גבוה הביא דבריו הרב משק ביתי". ושם "אך 
מדברי מרן חיד"א . . מתבאר יפה דלא ס"ל כלל הנ"ל". יש לתלות 
זאת גם בהנ"ל הערה 63 )והשלחן גבוה לשיטתו או"ח תקל"ט אות 
לרי"ח  וראה  ברורים.  כללים  בזה  לומר  קשה  ובכ"א  ואכמ"ל.  כג(, 
ריבוי  שליקט  ואילך  כז  ע'  תשנ"ז-תשנ"ח  לאברהם  בזכור  סופר 
מקומות שהשו"ע פסק לכאו' שלא ככללי ההוראה. וראה בקונטרס 

אהל שולמית.



התמים 23גליון ס'

לשון השולחן ערוך, בפעמים 
הרמב"ם  לשון  היא  רבות 
)ולא לשון הטור אף במקרים 
מחלוקת(,  בניהם  שאין 

ובפרט בחלק חושן משפט.

לא מת משה
בתקופת חיבור השלחן ערוך, המשיכו 
כרמב"ם  שנהגו  הארצות  באותם  לנהוג 
חיבור  לאחר  שנה   100 כמעט  כמותו67. 
במצרים  הראשי  הדיין  משתמש  השו"ע, 
דאתרא68.  המרא  הוא  שהרמב"ם  בטיעון 
מקומות  בכל  נתקבלו  השנים  עם  אך 
כשחולק  אף  השו"ע  הוראות  הספרדים 

עם הרמב"ם69.

הרמב"ם  ספר  זז  לא  כן,  ואף-על-פי 
משולחנם של הפוסקים, כולל האשכנזים 
הרמב"ם  את  קיבלו  לא  שלכתחילה 
כסדר  מביא  אברהם,  המגן  גורף.  באופן 
הובאו בשו"ע  פסקים של הרמב"ם שלא 
נוסף  דבריו70.  על  הוספה  שמהווים  או 
לכך, יש עניינים מעשיים רבים המפוזרים 

ערוך,  בשולחן  כלל  מוזכרים  שאינם  הרמב"ם  בספרי 
והפוסקים הסתמכו בהם על דבריו71. ומן המותר לציין 

הוו  דורו של מרן אכתי  “חכמי  לח:  סי'  או"ח  ברכה  67( מחזיק 
אגידי בהוראות הרמב"ם". ובארץ חיים )כללים אות ג( שרק ג' דורות 

אחר השו"ע התקבלו פסקיו לחלוטין.
כן  גם השו"ע פסק  )ואף ששם  נט  סי'  68( שו"ת מהר"י פראג'י 

כמ"ש שם, הרי שטענת מד"א כתב רק כלפי הרמב"ם(
69( ראה גינת ורדים חו"מ כלל ג סי' כט. וראה בספרים שנסמנו 
)לבעל  ח"ד  תורה  בקנין  ואמנם,  מרן.  הוראות  קבלת   – יצחק  בעין 
ירנן( טוען בתוקף שקבלת הוראות מרן היא רק היכן  יצחק  שו"ת 
שאינה מתנגדת לרמב"ם, וטוען כן בשם רבו רבי מאיר ואקנין, אך אין 

דיעה זו מקובלת, וכבר השיגו עליו רבות בקבצים השונים.
70( לדוגמא בעלמא: איסור בישול בקישוי וריפוי חפצים שאינם 
)סי' שכ סקכ"ג(.  )מג"א סי' שיח סק"י(. איסור סחיטת שער  אוכל 
הדין  יסוד  את  להביא  בשביל  הרמב"ם  את  מביא  פעמים  והרבה 
וטעמו )לדוגמא: סי' שו סקט"ו איסור מקח וממכר שמא יכתוב. סי' 
שי"ד סק"ג נקב להכניס ולהוציא דאורייתא, שאינו להכניס ולהוציא 

דרבנן(. ועוד ריבוי פעמים.
האיסור  שמקור  ציבורית,  למשרה  אשה  מינוי  בעניין  כגון   )71
הוא בדברי הרמב"ם )מלכים פ"א ה"ה( והפוסקים דנו רבות בגדרי 
חו"מ  ח"ב  החדשות  צפע"נ  שו"ת  לדוגמא  )ראה  וכלליו  האיסור 
מד.  סי'  ח"ב  יו"ד  אג"מ  לב.  סי'  ח"א  קדישא  הסבא  שו"ת  מז.  סי' 
ו. שו"ת  התעוררות תשובה סי' קלז. משפטי עוזיאל ח"ג חו"מ סי' 

כמצוות  שלמים  שבעניינים 
לנו  אין  בארץ,  התלויות 
בדברי  אם  כי  פסוקה  הלכה 
הנ"ל  כל  ונוגע  הרמב"ם. 
הספרדים,  לאחבנ"י  בפרט 
שהשו"ע  היכן  שלדעתם 
לא גילה דעתו, נשארת הקבלה הקדומה 
 – אומרים  )ויש  כרמב"ם72  לפסוק  שנהגו 
לא  זה  ובכל  והרא"ש73(.  הרי"ף  נגד  אף 
דיברנו בעניין בני תימן, שחלק מחכמיהם 
נקטו שעד עצם היום הזה עליהם לפסוק 

כרמב"ם אף נגד דעת השולחן ערוך74.

מיוחדות לרמב"ם,  גם בהלכות שאינם 
מדייקים  הפוסקים  רבות  שפעמים  הרי 
הלכה  מהם  ומוציאים  הרמב"ם  בדברי 
היא  לכך,  נפלאה  דוגמא  למעשה. 
ומקודש  תדיר  לפניו  “היו  מההלכה75: 
מדייק  הרבי  שירצה".  מהם  איזה  יקדים 
חובה  שיש  ומוכיח  הרמב"ם,  בלשון 
הלכתית להקדים זה שחפץ בו, ולא רשות 

בלבד76.

מאמר מרדכי )אליהו( ח"ב חו"מ סי' ב. ועוד(.
72( שו"ת חקרי לב מהדור"ב סי' ד. שער אשר חו"מ סו"ס ג. שו"ת 
פני יצחק יו"ד סי' ט. ארץ חיים )סתהון( כלל ג. שו"ת תעלומות לב 

ח"ב אבהע"ז סי' ג.
73( אורל"צ שביעית פ"ה ע' סח.

כרמב"ם  לפסוק  אם  הדעות  נחלקו  האחרונים,  בדורות   )74
כו כתב שנוהגים  סי'  או כשו"ע: הגר"ד משרקי בשו"ת רביד הזהב 
כשו"ע. אך המהרי"צ בשו"ת פעולת צדיק ח"ב סי' קפ וסי' רנא כתב 
שנוהגים כרמב"ם. ודעת הגרע"י הייתה שבבואם לארץ עליהם לכו"ע 
לשנות מנהגיהם )כמו שהאריך בנו בעין יצחק קבלת הוראות מרן 
ע' עה ואילך. ויש ליישב זה עם מ"ש ביבי"ע ח"ג אבהע"ז סוס"י יט(. 
נקטו  אלכסאר  חיים  ורבי  אלשיך  יחיא  כרבי  עצמם  תימן  רבני  אך 
עין  קונטרס  לצדיק  אורח  )ראה  לארץ  עלייתם  מפני  לשנות  שאין 
ע'  תשנ"ב  לאברהם  )זכור  רצאבי  הגר"י  ודעת  תק(.  ע'  תשורני  לא 
כן, אך  רמו( שבדברים שנהגו במפורש כרמב"ם ממשיכים לפסוק 
בשאר דברים נוקטים כשו"ע, וזה הי' לדעתו דעת מהרי"ץ עצמו. אך 
דעת הגר"י קאפח ועוד שבכל יש לתימנים לפסוק כרמב"ם, מלבד 
מכמה מנהגים שנהגו במפורש שלא כדעתו. ובדומה לזה כתב בספר 
הכל  לא  במנהגים  ורק  כרמב"ם,  הכל  שבהלכה  דמהרי"צ  מסכתא 
כמותו. וראה עוד מה שהאריך באורח לצדיק שם ובקונטרס הנ"ל 
דבר  וזה   – והשאמי  בין קהילת הבלאדי  )ומה שביאר שם החילוק 

נודע בהיסטוריית תימן(. ואכמ"ל.
75( תמידין ומוספין פ"ט ה"ב.

76( התוועדויות תשמ"ו ח"א ע' 34 ואילך.

כמעט 100 שנה 
לאחר חיבור השולחן 
ערוך, משתמש הדיין 

הראשי במצרים 
בטיעון שהרמב"ם 

 הוא המרא דאתרא. 
אך עם השנים 
נתקבלו בכל 

מקומות הספרדים 
הוראות השו"ע אף 

 כשחולק עם 
הרמב"ם



התמים גליון נ״ז24

בשו"ע אדמו"ר הזקן רואים במיוחד 
ללשון  קרובים  ולשונו  ש"סגנונו 
הבולטות  הדוגמאות  מן  הרמב"ם"77. 
לכך: דרך השו"ע להתחיל מיד בפרטי 
הדינים, בלא לכתוב את שרש הדברים. 
מוקצה78  בהלכות  והשו"ע  הטור 
בשבת  נטלים  הכלים  "כל  מתחילים: 

וכו'".  כיס  חסרון  מחמת  ממוקצה  חוץ 
הדין  של  מיסודו  מתחיל  הזקן  אדמו"ר  זאת  לעומת 
בשבת  דברים  מקצת  לטלטל  חכמים  "אסרו  ומקורו: 
זה  באיסור  נגעו  מה  ומפני  בחול  עושה  שהוא  כדרך 
וכו'". מקור הדברים הוא בדברי הרמב"ם שגם נהג כך. 
דינים  את  רק  כותב  בכל מלאכות שבת, השו"ע  גם  כך 
פרטיים, ולא מסבירים עצם המלאכה מה היא. לעומת 
מלאכות  הם  מה  ראשית  מקדים  הזקן  אדמו"ר  זאת, 

29 )תרגום חופשי(, וראה במצויין שם הע'  77( לקו"ש חכ"ו ע' 
.32

78( או"ח סי' שח.

הראשונה  בפעם  מכן  ולאחר  שבת79, 
למלאכה  שקשורה  הלכה  שמוזכרת 
מה  ראשית  מבאר  הוא  מסויימת, 
דיני',  פרטי  את  ואח"כ  היא המלאכה, 
מדברי  נלקחו  המלאכות  הגדרות 
ועד"ז  זו(.  בדרך  נקט  )שגם  הרמב"ם 

בשאר הלכות התורה80.

ראינו אם כן, שהשפעת הנשר הגדול להלכה ולמעשה 
לא תמה עד עצם היום הזה, ואורו הגדול ממשיך להאיר 
גואל  ביאת  ספרו,  וחותם  בסיום  המתבאר  עדי  ולזרוח 

צדק81, במהרה בימינו. 

79( בריש סימן שא.
אדמוה"ז  פותח  שם  פסח,  בהלכות  מיוחד  מעניין  ולהעיר   )80
במניין המצוות כדרך הרמב"ם – הטעם לזה ראה שיחת ש"פ במדבר 

ה'תשמ"ה.
“לעתיד  מברסלב:  נחמן  ר'  בשם  טז  ע'  משיש"ק  להעיר   )81
ובציון  בהרמב"ם".  ויעיינו  יפתחו  הלכה  איזה  לידע  כשיצטרכו 
בן ציון אבא  ע' רכו: "שמעתי ממו"ר חכם  )עידאן(  במשפט תפדה 

שאול זצוק"ל שנראה שמשיח צדקנו יפסוק כמו הרמב"ם".

גדולי ישראל שנהגו כרמב"ם:
למרות פסיקת ההלכה כדעת השו"ע, הרמ"א, ונושאי כליהם. מעניין לציין, שהיו גדולי ישראל שנהגו או 

חששו במקרים מסויימים לדעת הרמב"ם.

כך לדוגמא, מסופר על רבי חיים מבריסק, שבליל כפרות, הי' לוקח תרנגול ומסתגר איתו בחדר. מדוע? 
זאת מכריע שאסור  לעומת  הוא מדרכי האמורי. הרמ"א  כפרות  כידוע חושש שמנהג  הרמב"ם 
לשנות מן המנהג. הגר"ח לא רצה בפהרסיא לנהוג כנגד אף אחד מן השיטות. מה עשה בפועל? 

איננו יודעים )גיליון הנשר הגדול, יו"ל ע"י עוז והדר לסיום הרמב"ם שע"י שיננא כ' טבת ה'תשפ"ו ע' 41(.

על בנו הגרי"ז מסופר, שהי' אומר את ההגדה של פסח מתוך נוסח הרמב"ם )גיליון הנ"ל ע' 42(, 
אוכל כזית כרפס כדעת הרמב"ם )והגר"א( )גיליון הנ"ל ע' 42(, מניח תפילין נוספות כשיטת הרמב"ם 
שם ע' 41(, מחמיר לשתות יין ללא תוספת סוכר )שם, ובתשובות והנהגות ח"א סי' רנג ועוד - ומשמע שהחמיר 
בזה גם אם הי' לו יין טוב יותר ולא כרמ"א סי' רע"ב ס"ח(. יוצא למרפסת בין מנחה לקבלת שבת כדי לקבל את השבת 

בכובד ראש )מזקנים אתבונן בראשית ע' 4( ועוד.

כהגרי"ז  הרמב"ם:  כדעת  עניינים  בכמה  שנהג  מסופר  מלצר  איסר  זלמן  רבי  הגאון  על  גם 
ידיו  וכן בירך קודם נטילת  החמיר ביין הקידוש ואמר את נוסח ההגדה מספרו של הרמב"ם, 
לסעודה, נהג במליחה כדעת הרמב"ם )שלהלכה לא נפסק כמותו(, וציווה לזוגתו לברך קודם 
הדלקת נרות שבת. בנמקו כל זאת, שמאחר שמתעסק שנים רבות לבאר דברי הרמב"ם, עליו 

רבי זלמן איסר לנהוג כמותו למעשה )גיליון הנ"ל ע' 29. ובדרך עץ החיים ח"ב ע' תי(.

מלצר

 רבי חיים 

מבריסק



התמים 25גליון ס'



גליון ס'התמים 26

א. "נטיל+_ת יד+יים" - מי ת+יקן, ומד+וע?
מקור התקנה

הקדומות  התקנות  מן  היא  ידיים"1  "נטילת  תקנת 

1( השם “נטילת ידיים" קצת תמוה, מאחר ותרגומו המילולי הוא 
נכון  היה  ולכאורה  לולב",  “נטילת  וע"ד  ידיים",  “לקיחת  בפשטות 
יותר לברך “על רחיצת ידיים" או “על שטיפת ידיים", או שהברכה 

תהיה על התוצאה: “על נקיון ידים".
ונאמרו כמה וכמה טעמים לשם זה.

א במהדו"ק(:  סעי'  ד  )סימן  אותו מביא אדה"ז בשולחנו  הטעם 
"וכיון שצריך ליטול ידיו מן הכלי דוקא לכן יברך "על נטילת ידים" 
נקרא  לידים  נוטלין  שממנו  שהכלי  מפני  ידים"  רחיצת  "על  ולא 
"נטלא" בלשון חז''ל לכן תיקנו בברכה זו לשון נטילה להורות דצריך 
)ברכות רפ"ח(  )ומעניין לציין שהיעב"ץ בספרו “לחם שמים"  כלי" 
הוסב שמו  לנטילה  המתוקן  הכלי  נראה ששם  “יותר  להיפך:  כתב 

נטלא בלשון חז"ל ע"ש הנטילה"(.
ומלבד זאת נאמרו עוד כמה וכמה טעמים, ואכ"מ )וראה אנצי"ת 
ערך “נטילת ידיים", ועד להדפסת הכרך הרלוונטי, הערך נגיש באתר 

“ויקישיבה"(.
ובחסידות: “נטילת הידים היא גם כן על שם הגבהת הידים דלכן 
נוסח הברכה היא “על נטילת ידים" ולא “על נקיות ידים" או “רחיצת 

הראשונה  התקנה  כמעט  והינה  ישראל,  בעם  ביותר 
לאחר תקנות משה ויהושוע.

אומרת הגמ'2:

יצתה בת  ידים,  ונטילת  עירובין  "בשעה שתיקן שלמה 
קול ואמרה: "בני אם חכם לבך ישמח לבי גם אני", ואומר 
"חכם בני ושמח לבי ואשיבה חורפי דבר"". חזינן, ששלמה 

המלך תיקן נטילת ידיים3.

ובמקום אחר אומרת הגמ'4 שתקנת נטילת ידיים היא 
שלבים  שני  שישנם  הגמ'  ומסבירה  והלל.  שמאי  מימי 

. . שהוא ענין הגבהה והעלאה" )ד"ה “וישא אהרן" ה'תרצ"ד  ידים" 
בתחילתו. ועוד. ויש שפרשו אף בנגלה עד"ז. ראה הנסמן באנצי"ת 

שם הערה 6(.
2( עירובין כא, ב.

3( ובין תקנות משה ויהושוע לתקנת שלמה אין הרבה תקנות. 
ראה “התקנות בישראל" בתחילתו.

4( שבת טו א-ב.



התמים 27גליון ס'

בתקנה: שלמה תיקן נטילת ידיים לפני אכילת קדשים5, 
אכילת  לפני  ידיים  נטילת  הוסיפו  ושמאי  הלל  ואילו 

תרומה.

ומאיפה הגיעה נטילת הידיים אותה אנו נוהגים היום 
- לפני אכילת חולין סתמיים?

 - הראשונות  התקנות  משתי  בשונה 
בהם   - ולתרומה  לקדשים  ידיים  נטילת 
מיוחסת  לא  זו  נטילה  המקור,  מפורש 
למישהו ספציפי, ואף לא מפורש באיזה דור 

היא תוקנה.

אלא שמתוך סיפור ידוע שהגמ'6 מספרת, 
תוקנה  תקופה  באיזה  להסיק  לכאורה  ניתן 

התקנה.

חבוש  שהיה  בר"ע  "מעשה  הגמ':  אומרת 
הגרסי7  יהושע  ר'  והיה  האסורין  בבית 
משרתו". בכל יום הוא היה מכניס לו מים, אך 
פעם אחת השומר עכבו ושפך לו חלק מהמים.

ר'  מים  מספיק  היה  שלא  למרות  אך 
עקיבא התעקש ליטול ידיו, ואמר "מה אעשה 
מיתת  אמות  מוטב  מיתה8.  עליהן  שחייבים 

עצמי, ולא אעבור על דעת חבירי. 

אמרו: לא טעם כלום עד שהביא לו מים ונטל ידיו".

ודייקו כמה מחברים9 מגמ' זו, שנטילת ידיים לחולין 
מתבטא  עקיבא  ר'  שהרי  עקיבא,  ר'  של  בדורו  תוקנה 
"לא אעבור על דעת חבריי", דהיינו שהם היו אלו שתקנו 

תקנה זו10.

ידיים,  נטילת  ולא  ידיים  טבילת  תיקן  ששלמה  אומרים  ויש   )5
זו אין בגמ' את המילה “נטילת".  ואם כן זוהי תקנה אחרת. ולדעה 

וראה חגיגה יח ע"ב.
6( עירובין שם.

זהו שם  זה. לביאור הראשון  נקרא בשם  ומבאר רש"י מדוע   )7
מקום, ולביאור השני נקרא על שם מלאכתו שהיה טוחן גריסים.

וכמו שזכה ר"י הגרסי לשמש את ר' עקיבא בחייו, זכה גם במותו, 
וראה מעשה נפלא במדרש משלי פרשה ט.

ומעבר להיותו תלמיד מסור לר' עקיבא – כמעט ואין בידינו שום 
מידע עליו.

8( ראה סוטה ד, ב: “כל המזלזל בנטילת ידים נעקר מן העולם".
ואף שברור שאם ר' עקיבא לא היה נוטל ידיו באותה הזדמנות, 

לא היה בזה צל צילו של זלזול, עדיין החמיר ר' עקיבא על עצמו. 
וכתב הרמב"ן )בהשגותיו לספר המצוות שורש א(: “וזה מהפלגת 
של  מיוחדת  חסידות  אלא  הדין,  מעיקר  זה  אין  כלומר,  חסידותו". 

ר' עקיבא.
9( ראה “נתן פריו" על הלכות נטילת ידיים, סימן קנח סוף ס"ק 

ג. ועוד.
10( ולקמן נראה שלרוב הדעות נטילת ידיים לחולין היא משום 

טעם התקנה לנטילת ידיים בתרומה
כל  לפני  ידיים  נוטלים  אנו  מה  לשם  להבין  בשביל 
ושמאי,  הלל  לתקנת  הטעם  את  להבין  עלינו  סעודה, 

ליטול ידיים לפני תרומה.

הגמ'11 אומרת שהטעם הוא מפני שהידיים עסקניות 
ועלולות להגיע גם למקומות בלתי מתוכננים 

שלא במודע.

בדיוק  מה  רבותיו  עם  מתווכח  רש"י12 
הגיעו  שהידיים  חוששים  אנו  לאן  החשש. 

בלי שאף אחד השגיח עליהם?

"נוגעין  רש"י מסביר שהידיים העסקניות 
לתרומה  וגנאי  טנופת,  ובמקום  בבשרו 
בידיים  בה  כשנוגע  לאוכלין  ונמאס  בכך, 

מסואבות".

נוגעות  כלומר, החשש הוא שמא הידיים 
לאכול  מתאים  ולא  מלוכלכים,  במקומות 
ולכן  גנאי.  ידיים. יש בזה  תרומה עם כאלה 

נוטלים ידיים - לצורך נקיות.

ואילו רבותיו13 של רש"י פירשו אחרת14:

"חיישינן שמא נגעו ידיו בטומאה ונטמא". 

החשש הוא לא מלכלוך אלא מטומאה, ולשיטתם - 
נטילת הידיים נועדה לטהרה.

אם  ומהם:  שאלות,  כמה  רבותיו  על  הקשה  ורש"י 
חוששים לטומאה, אז מה תעזור נטילת ידיים, הרי אם 
ולא רק אותו  נוגע בטומאה כל הגוף נטמא,  אבר אחד 
אבר? ועוד: אם יש טומאה, הרי צריך טבילה במקווה. 
ממתי שפיכת מים בכמות של רביעית או פחות מועילה 

לטהר מטומאה?

ומכח קושיות אלו )ועוד( מסרב רש"י לקבל את דברי 
רבותיו15.

]ראשונים נוספים השתתפו בדיון זה, אלא שבמקום 
שאמרו לקצר אינו רשאי להאריך[.

סרך תרומה.
החורבן,  אחר  שהיה  עקיבא  ר'  של  שבדורו  לשער,  ניתן  ואולי 
הקדשים  את  היה  לא  וכבר  מאחר  תרומה  באכילת  לזלזל  החלו 
החמורים יותר, ולכן היה נדרש לעשות סייג וגדר. ומכלל השערה 

לא יצאנו.
11( שבת יד ע"א.

12( ד"ה “עסקניות הן" שם.
13( שלושה נחשבים לרבותיו של רש"י: ר' יעקב בר יקר, ר' יצחק 
הלוי ור' יצחק בר יהודה )ראה “שמות חכמים" עמ' צא, וש"נ(. ולא 

ידוע לי למי כוונתו כאן כשמציין לרבותיו.
14( מובא ברש"י שם.

15( ועיי' אנצי"ת ערך “ידים" פרק א ליישוב הקושיות.

תקנת+ נטילת 
ידיים ה+יא 
מן התקנות 
הקדומות 
ביות+ר 

בתורתנו, והינה 
כ+מעט התקנה 
הר+אשונה 
לאחר תקנות 
משה ויהושוע



גליון ס'התמים 28

טעם התקנה לנטילת ידיים בחולין
הראשונים  ראשוני  שנחלקו  למדנו 

מה הטעם שנוטלים ידיים לתרומה.

לחולין?  ידיים  נוטלים  מה  לשם  אך 
בחולין  שייכים  לא  הטעמים  שני  הרי 

מטינופת  החשש  של  הטעם   - לכאורה 
אבל  בכך",  לתרומה  ש"גנאי  בגלל  נאמר 
בחולין - יאכל כל אדם את מאכלו באופן 
הטעם  ובוודאי  הגבלה;  ואין  לו,  המתאים 
שחוששים לטומאה לא שייך כאן – הלוא 

בחולין אין לנו בעיה לאכול בטומאה???

מסבירה הגמ'16: ''אמר רב אידי בר אבין 
ידיים  נטילת  אשיאן17:  בר  יצחק  רב  אמר 

לחולין מפני סרך תרומה''.

בשביל  הוא  שהטעם  רש"י,  ומסביר 
ידיהם  ליטול  רגילים  יהיו  שאוכלי תרומה 
לפני האכילה, לכן תקנו גם בחולין נטילת 

ידיים18.

מצוה".  משום  "ועוד,  הגמ':  ומוסיפה 
ידיים  שנוטלים  לכך  נוסף  טעם  דהיינו, 

לחולין, הוא משום "מצוה".

שיש  ומסבירה,  כאן?  יש  מצוה  איזה  הגמ':  ותמהה 
"מצוה לשמוע דברי חכמים"19. 

בגמ',  הכתובים  הטעמים  ב'  הם  מה  התוס'20  מקשה 
סבורים  השני  הטעם  ובין  הראשון  הטעם  בין  והלוא 
הראשון  שהטעם  אלא  בלבד,  חכמים  תקנת  שזוהי 
מסביר את המטרה שבגללה הם תקנו, והטעם השני לא 
מסביר מהי מטרת התקנה. אך מלבד זה שהטעם השני 

פחות מפרט, מהו החילוק העקרוני ביניהם?

והדעה  טעמים,  ב'  כאן  יש  שאכן  התוס'  מבאר  ולכן 
השניה,  לדעה  נקיות".  משום  ש"תקנו  סבורה  השניה 
יש  אלא  לתרומה,  קשורה  אינה  בחולין  הידיים  נטילת 

16( חולין קו ע''א.
17( ראה “דורות האמוראים" )שמואלי( בערכו, שישנם שני רב 
אידי בר אבין, ורב אידי בר אבין המצטט את ר' יצחק בר אשיאן הינו 

הקדום מביניהם.
18( ובכ"ז תקנו רק בפת ולא בשאר מאכלים בהם עלול להיות 

תרומה. ובטעם הדבר – עיי' בדברי אדה"ז ריש סימן קנח.	
19( והגמ' מביאה הסבר נוסף איזה מצוה יש: “מצוה לשמוע דברי 
ר' אלעזר בן ערך" שהוא דרש זאת מפסוק, ונחלקו רש"י ותוס' האם 
דרבנן  דין  והוי  אסמכתא  שזהו  או  דאורייתא  דין  אכן  זהו  לשיטתו 

בלבד.
20( ד"ה “מצוה לשמוע דברי חכמים".

עניין ליטול ידיים לחולין בשביל אכילה בנקיות.

וסברו  התוס',  על  חלקו  ראשונים  וכמה  כמה  וישנם 
בגלל  היא  הנטילה  סיבת  בגמ',  השני  הטעם  לפי  שאף 

תרומה.

הטעמים  שני  בין  ההבדל  כן  אם  ומה 
בגמ'?

מסביר הרמב"ן21:

מצוה",  משום  "ועוד  שאמרו:  "ומה 
ופירש אביי: "מצוה לשמוע דברי חכמים", 
הזו בעצמה, שראו להאכיל  והיא המצוה 
אלא  שאינו  תחילה  אמר  בטהרה,  הכל 
סרך שנהגו ונסרכו בה מפני שראו אוכלי 
ועוד,  ואמר:  וחזר  ידיהם;  נוטלים  תרומה 

שציוו חכמים כן, משום גזירה דתרומה".

סבורות  בגמ'  הדעות  שתי  דהיינו: 
הוא  בחולין  ידיים  לנטילת  שהטעם 
האם  שנחלקו  אלא  תרומה,  סרך  משום 
לפי הדעה הראשונה  או תקנה.  מנהג  זה 
הכהנים  שנוהגים  שראו  מנהג,  אלא  אינו 
ליטול ידיים ונמשכו אחריהם, ולפי הדעה 
בגלל  שתקנו  חכמים,  תקנת  זוהי  השניה 

"סרך תרומה".

ובאופן אחר מסביר בעל האשכול22:

תרומה",  "סרך  משום  שזהו  הגמ'  מסבירה  בתחילה 
ידיים,  נטילת  ללא  תרומה  יאכלו  שמא  החשש  משום 
ולאחר מכן מוסיפה הגמ' שאף כשאין תרומה, ומדובר 
אוכלין  מלאכול  נזהר  אתנו  "ואין  כהן,  שאינו  אדם  על 
ומשקין טמאים", עדיין מצוה לשמוע דברי חכמים "אף 

אי השתא ליכא תרומה וליכא טהרה".

ידיים  נטילת  חיוב  בטעם  דעות  ג'  בידינו  ולסיכום: 
בחולין23. 

לפי דעה אחת חיוב נטילת ידיים קשור לתרומה, ובזה 
עצמו נחלקו רש"י ורבותיו )ועוד( האם זה משום טומאה 

או משום נקיות.

אין  שבכלל  האומרת  דעה  יש  מהראשונים  ולחלק 

21( בהשגותיו לספר המצוות שורש א.
22( עמ' 35 במהדורת אויערבך.

בעל ה"אשכול" הוא ר' אברהם בן יצחק, חמיו של הראב"ד בעל 
ההשגות, ובעל ה"אשכול" הוא הידוע בכינוי הראב"ד השני )ראב"ד 
– ר' אברהם אב בית דין(. ועיי' במ"ש אודות ה"ראב"דים" בקובצנו 

“התמים" גיליון מה עמ' 25. 
בחולין,  ידיים  נטילת  חיוב  שאין  דעה  גם  יש  הרמב"ן  ולפי   )23

ואינו אלא מנהג.

"עיקר טומאת 
הידיים שאמרנו, 
לא טומאה 
ודאית היא אלא 
טומאת לכלוך 
מפני מגע זיעה 
וצואה או שהרג 
מאכולת, וגזרו 
עליהם טומאה 
מאותו לכלוך 
כאילו נגעו 
בטומאה ועשו 
אותם שניות".



התמים 29גליון ס'

הוא  הטעם  וכל  לתרומה,  קשר 
משום נקיות24.

דעת אדה"ז
טעם  מהו  אדה"ז?  דעת  מהי 

נטילת ידיים לשיטתו?

מלשון  להבין  ניתן  לכאורה 
שתיים  כוללת  ששיטתו  אדה"ז 

מהדעות הנ"ל.

ידיים25,  נטילת  הלכות  בתחילת 
כותב אדה"ז:

עליו  שמברכין  פת  האוכל  "כל 
תחלה  ידיו  ליטול  צריך  המוציא 
יודע  ואינו  מלוכלכות  שאינן  אע''פ 
ידים  שסתם  לפי  טומאה,  להם 
הן  משמירתן  דעתו  מהם  שהסיח 

סופרים  מדברי  התרומה  את  ופוסלות  לטומאה  שניות 
חולין  באכילת  אף  ותקנו  כהלכתן,  במים  שירחצם  עד 
אכילה  בכל  ידיהם  ליטול  שירגילו  תרומה,  סרך  משום 

ולא ישכחו ליטול לתרומה".

ומדברי אדה"ז כאן ברור שהסיבה שנוטלים ידיים לפני 
אכילת לחם חולין היא בגלל אכילת תרומה, שהרי כתב 

בפירוש "ותקנו אף באכילת חולין משום סרך תרומה".

"שאינן  למרות  ידיים  ליטול  שיש  שכותב  ומכך 
בפשטות  משמע  טומאה",  להם  יודע  ואינו  מלוכלכות 
וטומאה,  לכלוך   – ליטול  שיש  לכך  הסיבות  הן  שאלו 
והחידוש הוא - שאף שנראה לסועד שאין מקום לחשש 

זה, בכל זאת עליו ליטול ידיו.

ודעת  בין דעת רש"י  נראה שאדה"ז משלב  פניו  ועל 
גם   – בתרומה  חוששים  למה  סיבות  ב'  ומבאר  רבותיו, 

טומאה וגם נקיות26.

את  אדה"ז  מדגיש  ידיים27  נטילת  הלכות  ובהמשך 
הנקיוּת, ומדבריו שם נראה שאין חשש של טומאה:

שהם  מפני  אלא  גזרו  לא  הידים  טומאת  "ועיקר 
עסקניות ושמא נגעו במקום מטונף, לכך התקינו נטילה 
לטהרן מטינופן. אלא שכיון שגזרו עליהן טומאה נטמאו 

מים הראשונים ונטהרים ע''י שניים".

חשש  שבעקבות  אלא  מטינוף,  הוא  החשש  דהיינו, 

24( ונראה שלדעה זו, הטעם בתרומה הוא משום טומאה, דאם 
גם בתרומה זה משום נקיות, לא מובן החילוק ביניהם.

25( ריש סימן קנח.
26( ראה “אור ההלכה" )להרא"מ דוידוביץ( שפירש כן.

27( סימן קסב סוף סעי' ה.

על  טומאה  חכמים  גזרו  הטינוף 
דיני  לפי  מתנהלים  ולכן  הידיים, 
שייכות  כאן  אף שאין  על  טומאה, 

באמת לטומאה.

מבוססת  אדה"ז  של  זו  הגדרה 
על שיטת הראב"ד28:

הידיים שאמרנו,  "עיקר טומאת 
לא טומאה ודאית היא אלא טומאת 
וצואה  זיעה  מגע  מפני  לכלוך 
עליהם  וגזרו  מאכולת,  שהרג  או 
נגעו  כאילו  לכלוך  מאותו  טומאה 

בטומאה ועשו אותם שניות".

דהיינו, עיקר נקודת הענין אינה 
בגלל  אמנם,  לכלוך.  אלא  טומאה, 
על  טומאה  גזרו  מלכלוך  החשש 
הידיים, על מנת לחייב את הסועד 

ליטול ידיים לפני זה.

לעיל  שהובא  הראשון  שבציטוט  נראה,  פניו  ועל 
רש"י  כדעת  לטומאה,  וגם  ללכלוך  גם  מתייחס  אדה"ז 
מתייחס  אדה"ז  השני  בציטוט  ואילו  רבותיו,  וכדעת 

ללכלוך בלבד, כדעת רש"י. ויש ליישב.

חשש  בגלל  לגזור  רוצים  חז"ל  אם  בעי:  ]וטעמא 
מה  לכלוך.  חשש  מפני  היא  שהגזירה  שיאמרו  לכלוך, 

טעם ניסחו גזירתם בלשון טומאה?

ואולי יש לומר, שאם היו אומרים ליהודי שעליו ליטול 
ידיים בגלל החשש שמא ידיו מלוכלכות, היה בודק האם 
ידיו מלוכלכות או לא, ואם היה חושב שידיו נקיות היה 

עלול לוותר על נטילת ידיים.

לכן גזרו טומאה על הידיים, וגזרו שאף לכלוך שאינו 
את  לקיים  לא  תירוץ  יהיה  לא  וכך  טומאה,  גורם  טמא 
אחד  לכל  ברור  לטומאה  ובנוגע  מאחר  חכמים,  גזירת 
כל  אין לכך  הידיים  רואה את הטומאה על  שזה שאינו 

משמעות[

בזמן הזה
אמנם כל זה טוב ויפה בזמן שיש אכילת תרומה; בזמן 

בית המקדש, ואולי אפילו בתקופה שלאחריו. 

עלינו  ומדוע  תרומה,  אכילת  בידינו  אין   - כיום  אך 
ליטול ידיים לפני אכילת לחמנו? מפני איזה חשש אנו 

מתגוננים?

28( שו"ת “תמים דעים" סימן סז.



גליון ס'התמים 30

אוכלים  הכהנים  שאין  עכשיו  "גם  אדה"ז29:  אומר 
שיהיו  כדי  זו,  תקנה  בטלה  לא  הטומאה  מפני  תרומה 
רגילים בני ישראל כשיבנה בית המקדש במהרה בימינו 

לאכול בטהרה".

דהיינו, כל פעם שאנו נוטלים ידיים לסעודה זה בתורת 

29( סימן קנח סעי' א.

הכנה לגאולה, על מנת שנהיה רגילים ליטול ידיים, וכך 
גם הכהנים יהיו רגילים, וכך לא ייכשלו באכילת תרומה 

ללא נטילת ידיים.

ובע"ה בזכות ההכנות לביאת המשיח, נזכה להתגלות 
תיכף ומיד ממש.

ב. מנה+גי חב"ד+
מנהג חב"ד 

אנ"ש  מנהג  ידים  "בנטילת  המנהגים30:  בספר  כתוב 
הוא לבדוק מתחלה שיהיו הידים נקיות, ואחר כך ליטול 

ג' פעמים".

רצופות"  פעמים  ג'  לסעודה  ידים  "נטילת  ועוד: 
)ולא לסירוגין(.

ידיים  "נטילת  לעניינינו:  הנוגע  שלישי  וציטוט 
זה  נתפשט  כבר   - אלונטית  עם  פעמים  ג'  לסעודה 

בקרב כל החסידים".

אך לא תמיד זה היה מנהג חסידי חב"ד.

מנהג חב"ד הנוכחי התחיל להתפשט מתקופת הרבי 
הרש"ב והמשיך וחדר לאט לאט, עד לדור השביעי בו 

המנהג מקיף את כל חסידי חב"ד.

ונראה כמה סיפורים על המנהג והתפשטותו.

חוויות ילדות
ג'  ידיים  ליטול  למנהגנו  הראשון  שהמקור  כמדומה 
פעמים הוא סיפורו של אדמו"ר הריי"צ, אותו חווה לפני 

גיל 7.

הרבי הריי"צ מספר31 שהוא היה מוטרד מזה שאביו 
הרבי הרש"ב מתפלל לאט ובוכה בתפילתו. דודו הרז"א 
יודע לקרוא כל כך טוב, דבר שלא  אמר לו שאביו לא 

שיפר את הרגשתו.

אמו הרבנית שטערנא שרה שלחה אותו לסבתו אם 
הרבי רש"ב, הרבנית רבקה.

הרבנית רבקה הרגיעה אותו וענתה לו: 

"אביך חסיד גדול וצדיק, וכל מלה ותיבה שהוא מוציא 
מפיו חושב תחלה פירושה של התיבה מה שהוא מדבר".

אבא,  אל  יחסי  נשתנה  אז  "מני  הריי"צ:  הרבי  מספר 
ידעתי כי אשר אבא מופלא הוא משאר אנשים, ועל כל 

30( עמ' 21.
31( ליקוטי דיבורים ליקוט לז.

צעד וצעד ראיתי כי אבא - אבא הוא...".

והרבי ריי"צ מפרט כמה דברים בהם ניכרה ייחודיותו 
של אביו הרבי הרש"ב, וביניהם: 

"אבא נוטל ידיו לסעודה לא כמו שאר 
ידיהם  נוטלים  האנשים  כל  האנשים; 
רק שתי פעמים ואבא לוקח הכד בידו 
ושופך  השמאלית  בידו  ונותנו  הימנית 
הימנית,  ידו  על  רצופות  פעמים  ג' 
ידי  ועל  מים,  כד  עוד  לוקח  כן  ואחרי 
האלונטית לוקחו בידו הימנית ושופך ג' פעמים 

על ידו השמאלית".

ליטול  חב"ד  למנהג  הראשון  התיעוד  זהו  לכאורה 
ידיים לסעודה ג' פעמים ובאמצעות מגבת.

בהתפשטות  רבים  מקורות  מצינו  ואילך,  ומכאן 
המנהג, עד שבימינו זהו המנהג הפשוט.

הרבנים מתפלאים
סיפר הרבי הריי"צ בשנת ה'תרצ"ו32: לפני הרבה שנים 
אורחים חשובים מהמפורסמים  הגיעו  בה  הייתה שבת 
שבעדת החסידים והם הוזמנו לסעודת שבת על שולחנו 

של הרבי הרש"ב.

בשעת נטילת ידיים הם הבחינו שהרבי הרש"ב שופך 
ג' פעמים על כל יד. ונוצר דיבור בנושא בין הרבנים, מה 
בנטילת  יד  כל  על  פעמים  ג'  לשפוך  שיש  הדין  מקור 
ראשון33,  ידיו  ליטול  היה  רש"ב  הרבי  )מנהג  ידיים 

וכנראה הרבנים שמו לב לכך בזמן שהמתינו בתור(.

זקן הרבנים שאל את אדמו"ר  כשהתיישבו לשולחן, 
הרש"ב מה מקור הדין שיש לשפוך ג' פעמים על כל יד.

והתשובה לבטח הפתיעה אותם:

הרבי הרש"ב התבונן במחשבתו לרגע, ואחר כך ענה 

32( ספר השיחות תרצ"ו עמ' 98.
33( “יראת ה' אוצרו" עמ' 69 בשם זקני ר' פולע כהן.



התמים 31גליון ס'

שאמנם אינו זוכר ברגע זה את המקור, אך מכיוון שהוא 
נוהג כך זה וודאי כתוב.

וודאי  שזה  בטוח  הוא  מדוע  הרש"ב  הרבי  וסיפר 
כתוב:

לפני הבר מצוה קרא לו אביו הרבי המהר"ש, ואמר 
למעשה  הנוגעות  ההלכות  את  טוב  ללמוד  שעליו  לו 

בפועל.

ואז הוא חזר על כל ההלכות עם כל אברי הגוף, ועם 
כל אבר הוא חזר על ההלכות השייכות אליו, ולכן, אם 
בפועל הוא נוטל ידיו ג' פעמים, כנראה שזה אכן כתוב.

הדבר  התפרסם  שכמובן  הריי"צ,  אדמו"ר  ומסיים 
בין החסידים שיש ליטול ידיים ג' פעמים, ולהחזיק את 

הכלי באמצעות מגבת.

על  גם  שאלו  שהרבנים  בסיפור  מוזכר  שלא  ]אף 
הרבי  מדברי  משמע  מגבת,  באמצעות  הכלי  החזקת 
הריי"צ בסיום הסיפור שאף זה היה חידוש שהתפשט 

מאז[.

ופעם נוספת אירע כעין זה באסיפת רבנים של גדולי 
ישראל, בנוכחות ר' חיים מבריסק ועוד, והרבנים שאלו 
את הרבי רש"ב לפשר הנהגתו ליטול ידיים ג' פעמים, 
מקור  זוכר  אינו  הרגע  שבזה  להם  ענה  רש"ב  והרבי 
הדברים, אך אם הוא עושה כן אזי יש לכך מקור, ואף 

להם סיפר שהרגיל את גופו לכך34.

ולאחר מכן הראה להם את המקור35. 

ובמקום אחר36 הרבי אומר שהרמ"מ 
זו  שאלה  הרש"ב  הרבי  את  שאל  חן37 
הסיפורים  משני  לאחד  הכוונה  )ואולי 

הנ"ל בהם שם השואל לא פורש38(.

34( תורת מנחם ח"ז עמ' 42, ושם הרבי אומר שכנראה סיפור זה 
אירע פעמיים, עם פרטים קצת שונים.

35( וכפי שיפורט לקמן בע"ה.
36( כת"י שצוטט בכמה מקומות, וביניהם ב"שולחן מנחם" ח"א 

סימן קיח.
37( בנו של הרד"צ חן. מהדמויות הבולטות ביותר שבין רבני 

חב"ד בדור החמישי. 
אביו הרד"צ נהג לומר: "יודע אני כי בני יודע ללמוד יותר טוב 
ממני. ואני יותר גדול מבני: לי יש בן יותר טוב מאבא שלו". נהרג על 

קידוש ה' במהלך פעולותיו להצלת יהודים. הי"ד.
ניתן לראות בספר "אבני  ועל תולדות חייו  אריכות על גדלותו 

חן" פרק כז.
והרמ"מ  הנ"ל, מאחר  באירועים  היה  שזה  דוחק  קצת  אך   )38
חן אף פעם לא היה זקן הרבנים משום שהוא נהרג על קידוש ה' 
השואל  היה  שהוא  לומר  דוחק  בעיני  נראה  ואף  בלבד.   39 בגיל 
והיה  הרבנים  באסיפות  השתתף  שהוא  אף  )על  הרבנים  באסיפת 

אורח  היה  שפעם  הריי"צ,  הרבי  מספר  עוד 
איך  שראה  שאחרי  ה'תרנ"ד(  תולדות  פרשת  )בשבת 
גם  ג' פעמים עם מגבת, עשה  ידיו  נוטל  הרבי הרש"ב 

כמותו, והרבי הרש"ב הסתכל עליו במבט חזק.

לאחר מכן הסביר הרבי הרש"ב לרבי הריי"ץ שאצל 
אם  ובהשכלה,  בחסידות  עוסק  ובפרט  תורה  בן  יהודי 
נמצא  שהוא  בגלל  להיות  חייב  זה  הידור  עושה  הוא 
בדרגא זו, והרבי הרש"ב התבונן לראות האם אותו אורח 
נמצא בדרגא זו, או שהוא רק "מחקה" 

אותו.

במסעדה של שרייבר
ועדות מיוחדת "מאחורי הקלעים":

שהיה  ג'ייקובסון  ישראל  הרב 
חב"ד  חסידי  וחשובי  מראשוני 
מיוחדת  נסיעה  ערך  באמריקה, 

לאדמו"ר הריי"צ בשנת ה'תרצ"ז39.

בין חוויותיו, מופיעה האנקדוטה הבאה40:

בשבוע הראשון לשהותי בוינה הייתי סועד במסעדה 
באחד  פעם  שם  בהיותי  ה"דונאי".  על  שרייבער  של 
עם  בא  שליט"א41  הרבי  את  ראיתי  הימים,  מתשעת 

הרבנית שתליט"א והרבנית נחמה דינה שתליט"א. 

עקבתי  ומרחוק  במקומי,  לשבת  שנשארתי  מובן 
במבטי לאופן נטילת הידים שלהם לסעודה. הרבי נטל 
ידיו שלושה פעמים, עם מגבת; הרבנית נחמה דינה - 
שלושה פעמים בלי מגבת, והרבנית - שני פעמים על 

כל יד".

והוא  מהמחזה,  מאוד  התרגש  ג'ייקובסון  ישראל  ר' 
ממשיך וכותב בזכרונותיו:

ומסגנון הסיפור  חן" שם(, מאחר  “אבני  – ראה  מראשי המדברים 
משמע שהשאלה נשאלה על ידי רבנים לא חב"דיים. 

ולמרות סברות אלו ייתכן שהוא היה השואל באחד מהסיפורים 
הנ"ל, ואין הכרח לחדש שהסיפור אירע ג' פעמים.

39( ראה אודותיה ב"זכרון לבני ישראל" פרק לה.
40( שם עמ' רג.

41( תיאור זה פורסם בה'תש"ל, וא"כ אין הכוונה לכ"ק אדמו"ר 
הריי"צ, אלא לכ"ק אדמו"ר מה"מ.

הרב ישראל ג'ייקובסון

הרב מנחם מענדל חן

"הר+בי נטל ידיו שלושה+ פעמים+, עם 
מגבת; הרבנית+ נחמה דינה - שלושה 
פעמים בלי מגבת, והר++בנית - שני 

פעמים++ על כ+ל יד+"



גליון ס'התמים 32

בראותי  אדיר  רושם  עלי  עשה  "זה 
חב"ד  חסידות  דרכי  של  שהיסוד  איך 
השתרשה בפנימיות ומתבטאת בהידורי 

מצוה ששייכים אליה"42.

סיכום התפשטות המנהג
עד תקופת הרבי הרש"ב לכאורה אין 

שום תיעוד למנהגינו בנטילת ידיים, לא למנהג ליטול ג' 
פעמים43, ולא למנהג ליטול עם מגבת44, ואדרבה, הרבי 
ריי"צ רואה זאת כהנהגה ייחודית של אביו כמו שראינו 

לעיל )ונראה שאפילו דודו הרז"א לא נהג כך45(.

של  תיעודים  רואים  אנו  הרש"ב  הרבי  מתקופת  רק 
מנהג  נהיה  ולא  טיפין,  טיפין  מתפשט  והוא  זה,  מנהג 

מחייב בבת אחת.

מזו, הרבי מספר46 שפעם מישהו שאל האם  ויתירה 
ולהחזיק את הנטלא עם מגבת,  ג' פעמים  ידיים  ליטול 

ואמרו לו שהידורים אלו לא שייכים אליו47.

בין כל חסידי חב"ד  כיום הידורים אלו התפשטו  אך 
"כדבר פשוט"48.

ההלכתיים  הטעמים  על  נלמד  להלן 
להידורים אלו.

מה ההלכה?
לפני שנרחיב על ההידור, נראה מה הבסיס 

והיסוד ההלכתי.

כמה פעמים צריך ליטול ידיים מעיקר הדין?

זה  מנהג  האם  ההתפעלות.  נבעה  בדיוק  ממה  יודע  אינני   )42
בכלל לא היה נפוץ בין חסידי חב"ד, או שלא היה נפוץ בין נשים; או 
להיפך – שהוא התפעל מזה שכל אחד נוהג באופן אחר ואף אחד לא 

מרגיש צורך לחקות מישהו אחר. מעניין.
43( אמנם ב"אשכבתא דרבי" עמ' 62 כותב ש"מרגלא בפומייהו 
בזה מסורת כתובה,  אין  נ"ע". אך  דאנ"ש שמקובל הוא מאדמוה"ז 

ואפילו אין מקור ברור למקור השמועה שבע"פ.
כלי לנטילת  וראה בסוף דברינו שלר' הלל מפאריטש היה   )44
ג' ידיות, ומזה משמע שהוא נטל רק ב' פעמים לסירוגין  ידיים עם 

ובלי מגבת, וכפי שיבואר שם.
מכך  כך,  נהגו  לא  שהם  לשער  ניתן  וסבתו  לאמו  ובנוגע   )45
שאפילו לאחר שהמנהג התחיל להתפשט, עדיין הרבניות לא נהגו 

בו לגמרי, וכפי שראינו בסיפורו של ר' ישראל ג'ייקובסון.
46( תורת מנחם ח"י עמ' 197.

שרבינו  אנ"ש  בין  “מפורסם   :63 עמ'  דרבי"  וב"אשכבתא   )47
נשמתו עדן אמר פעם לאחד שעניין זה . . שייך רק ליחידי סגולה 
ולא כל הרוצה ליטול השם  המוחזקים למהדרים בכל הנהגותיהם 

בזה יכול לבוא וליטול".
48( תורת מנחם שם.

נראה כי ישנם ג' דרגות: דברי אדה"ז 
והמנהג  בסידורו,  דבריו  בשולחנו, 

בפועל.

ובכן:

ב'  שישנם  בשולחנו49,  אדה"ז  כותב 
מצבים50:

ואינו  אחת.  נטילה  מספיקה  מרביעית51,  נוטל  אם 
הנטילה  של  המים  את  לטהר  כדי  נוספת  נטילה  צריך 
טהרה  "שיעור  הוא  רביעית  ושיעור  מאחר  הראשונה, 

בידים".

אך אם רוצה "על כל אחת בפני עצמה מרביעית בלבד" 
)כלומר שבסך הכל יש לו רביעית, ורוצה ליטול כל יד 
"כי  פעמים  ב'  יד  כל  על  ליטול  עליו  אזי  עצמה(,  בפני 
כששופך על היד פעם אחת נטמאו המים מהיד, הואיל 
ואין בהם רביעית שהוא שיעור טהרה בידים, וכששופך 
שנית מטהרים מים שניים את מים הראשונים ואת היד".

עד כאן דברי אדה"ז בשולחנו, ולפיהם, כיום שיש לנו 
מאתנו  נדרש  לא  מים,  ושפע  גדולות  נטלות 

יותר מנטילה אחת לפני הסעודה. 

שיטת אדה"ז בסידורו
שלא  חומרא  אדה"ז  מביא  ובסידורו52 

מובאת בשו"ע: 

הכל,  לדברי  ידים  נטילת  מצות  לקיים  "הרוצה 
צריך ליזהר לשפוך על כל יד ב' פעמים לעולם אף 
משפיכה  היד  שעל  המים  כי   .  . ויותר  רביעית  ששפך 
את  מטהרים  השניים  והמים  מהיד,  נטמאו  הראשונה 

הראשונים".

ומציין אדה"ז לשיטת הראב"ד והרשב"א53 המחמירים, 
על פי הירושלמי ושיטת ר' יוסי במשנה.

להלן נבאר את שיטת ר' יוסי לדעת הראב"ד54:

ידיו  שתי  נטל  אם  מאיר  ר'  שלפי  אומרת55  המשנה 

49( סימן קסב ס"א.
50( כל עוד וידיו נקיות, וכפי שיבואר לקמן.

51( בין אם נוטל רביעית על כל יד, ובין אם נוטל באותה רביעית 
את שתי ידיו ביחד.

52( “סדר נטילת ידים" סעי' ב.
53( זהו הרשב"א הידוע – ר' שלמה בן אדרת, תלמידם של רבינו 

יונה והרמב"ן. ואינו הרשב"א מבעלי התוס' המצויין לקמן.
)ובחלק  שם  אדה"ז  בדברי  הבנתי  לפי  להלן  נסביר   )54

מהמהדורות הורידו את ההפניות לשוה"ג(.
ולכאורה עיקר הדברים מתאימים גם לשיטת הרשב"א, והזכרנו 

בפנים רק את הראב"ד.
55( ריש פ"ב דמסכת ידים.



התמים 33גליון ס'

המים  כמות  כן  אם  אלא  מועיל,  לא  זה  אחת  משפיכה 
הייתה רביעית. ואם לאחר שנטל ידיו ברביעית של מים 

נפל ככר של תרומה לתוך מי הנטילה, הככר טהור.

ר' יוסי חולק ואומר שהככר יהיה טמא.

ישנם כמה מחלוקות בהבנת המשנה.

מסכים  יוסי  ר'  והרא"ש57  משאנץ56  הרשב"א  לפי  א. 
לגמרי,  הידיים  את  רביעית מטהרת  של  אחת  ששפיכה 
אלא שלמרות זאת המים טמאים וממילא הככר טמא58. 
אך הראב"ד חולק ואומר שדעת ר' יוסי היא שכמו שהמים 
טמאים ומטמאים את הככר, כך גם הידיים טמאות, כל 

עוד ולא שפך על ידו שתי שפיכות.

ידיו  שנטל  מי  שגם  הראב"ד  עם  מסכים  הרמב"ם  ב. 
ברביעית מים צריך ליטול ידיו פעם שניה )בשונה מדעת 

הרשב"א משאנץ והרא"ש(.

רק  נאמר  זה  דין  האם  והראב"ד  הרמב"ם  נחלקו  אך 
לגבי תרומה או גם לגבי חולין;

צריך  לתרומה  ידיו  ש"הנוטל  פוסק  הרמב"ם59 
ידיו  שנטל  מי  על  )ומדובר  שניה"  פעם  וליטול  לחזור 

ברביעית60(..

כלומר,  לחולין".  "ואף  וכותב  הראב"ד  עליו  ומשיג 
סבור  הראב"ד  תרומה,  בדיני  עוסקת  שהמשנה  למרות 
הידיים  את  לטהר  מספיק  לא  מים  שרביעית  זה  שדין 

בשפיכה אחת תקף גם לגבי חולין.

וסבור  חולק  שהרמב"ם  מסביר  משנה61  והכסף 
שהחיוב ליטול פעם שניה נאמר רק על תרומה; ואמנם 
שיש  כותב  לא  הרמב"ם  לסעודה62,  ידיים  נטילת  בדיני 

לשפוך פעמיים.

ג. וכל זה לא מספיק.

כדעת  להקל  היא  שההלכה  סבורים  מרבותינו  כמה 
יוסי  כר'  היא  שההלכה  סבור  הראב"ד  אך  מאיר63,  ר' 

56( תלמידו של ר"י הזקן. מגדולי בעלי התוס'.
57( בפירושם למשנה על אתר.

58( ונראה לבאר שהטומאה עברה מהידיים למים.
59( פי"א מהלכות מקוואות ה"ג.

נקראת  אינה  מרביעית  פחות  נטילה  הרמב"ם  לפי  שהרי   )60
נטילה כלל. ואכ"מ.

61( שם.
62( הלכות ברכות פ"ו.

63( ראה תוי"ט על המשנה. ואף שהכלל הוא שבמחלוקת ר' יוסי 
ור' מאיר הלכה כר' יוסי )ראה אנצי"ת ערך “הלכה" וש"נ( לכאורה הם 
זו קשורה למחלוקת נוספת, כמבואר  פוסקים כך בגלל שמחלוקת 

בתוי"ט שם.
ולהעיר: אף הרמב"ם פוסק כר' מאיר, ובכ"ז הוא אומר שבתרומה 

להחמיר64.

ליטול  חייבים  שתמיד  סבור  הראב"ד  ולסיכום: 
אחת,  בבת  רביעית  נוטל  אם  אפילו  פעמיים  לפחות 
מפני ש1מסביר שלפי ר' יוסי הידיים עדיין טמאות אחרי 
גם  תקף  יוסי  ר'  של  ש2דינו  ועוד,  הראשונה,  הנטילה 

לחולין, ו3הלכה כר' יוסי.

כשיטת  לכתחילה  להחמיר  כותב  בסידורו  ואדה"ז 
הראב"ד, ולכן יש ליטול פעמיים אף אם נטל רביעית מים 

על כל יד.

ועדיין מנהגנו לא ברור – הרי אף אם ננהג כדברי אדה"ז 
ג'  אין צורך ליטול  בסידורו להחמיר ככל הדעות, עדיין 

פעמים. ומה המקור למנהגנו65?

המקור: הריב"א
המקור אותו נתן הרבי הרש"ב להנהגתו66 הוא מדברי 
המנהגים"69  וב"ספר  אשרי"68.  ב"הגהות  הריב"א67 
ההפנייה היא לדברי הריב"א המובאים בבית יוסף בחלק 

יורה דעה70. והעיקרון זהה ומופיע בב' מקורות.

יש  הבשר  את  שמכשירים  אחרי  שם71:  מבואר  וכך 
להדיח אותו ג' פעמים, והפעם השלישית היא כדי "לטהר 

מים השניים שנגעו בראשונים"72. 

יש ליטול ידיים פעמיים, וזאת משום שיש לו פרשנות אחרת לגמרי 
במשנה. ובכמה ספרים דנו בביאור שיטת הרמב"ם. ראה 

64( כן מובן מהפניית אדה"ז בסנט"י כאן.
נראה  והיה  פעמים,  ג'  ליטול  כותב  אדה"ז  פעמים  ב'  אמנם   )65
שניתן למצוא משם מקור למנהגנו, אך הרבי )שלחן מנחם סימן קיח( 
מבאר שאינם יכולים לשמש כמקור מאחר ושם מדובר על ג' פעמים 
בגלל סיבה מיוחדת. במקור הראשון )סימן קסב סעי' ה( מדובר על ג' 
פעמים בגלל שהידיים היו מלוכלכות בהתחלה, ובמקור השני )סימן 
קסב סוף סעי' ו( מדובר על מקרה בו נוטל פחות מרביעית, ולא כפי 
מנהגנו ליטול מלוא חפניים מים. ועיי' באריכות במקורות הנ"ל, ותן 

לחכם ויחכם עוד.
66( מובא בדברי הרבי והרבי ריי"צ במקורות הנ"ל.

67( היו שני ריב"א – סבא ונכד. הסבא מתלמידי רש"י, והנכד חי 
כעבור כדורותיים.

אינני יודע מי מביניהם הוא בעל החידוש.
הרא"ש  דברי  על  פסקים  ותוספת  הגהות   – אשרי"  “הגהת   )68

המכונה “אשרי".
69( עמ' 21.

70( בית יוסף סימן סט סעי' ב.
71( “הגהת אשרי" חולין פרק ח סימן מג. בית יוסף שם.

מחפשים  אנחנו  הבשר  בהכשרת  הרי  מתבקשת:  והשאלה   )72
ישראל  “נר  וראה  המים?  את  לטהר  הקשר  ומה  דם,  יהיה  שלא 

מליחה" עמ' מג מ"ש בזה. 

ובכל מקרה, ברור שאם בהדחה אנו מחפשים טהרה יתירה, כל 

שכן בנטילת ידיים שאנו מחפשים טהרה יתירה.



גליון ס'התמים 34

ומוסיף ה"בית יוסף"73 "וכהאי גוונא אומר ריב"א 
גבי נטילת ידיים". ופשטות דבריו, שכמו שבהדחת 
בשר אנו מחמירים להדיח פעם שלישית את הבשר 
גם  כך  השניים,  המים  את  מהמים   לטהרו  כדי 
בנטילת ידיים יש חומרא ליטול פעם שלישית על 

מנת לטהר את המים השניים74.

אך, מדברי הריב"א75 מובן שלאחר שנטלו ידיים 
ג' פעמים אין צורך להגביה ידיו, ואילו הרבי רש"ב 

נהג בכל זאת להגביה ידיו?

נראה שמנהגו זה של הרבי הרש"ב מושתת על 
דברי האר"י המבאר את הצורך בהגבהת הידיים על 

פי קבלה76, ואין בזה עניין על פי נגלה.

מנהג ישראל
ג'  ידיים  שנוטלים  לחוק  נקבע  חב"ד  חסידי  בקרב 

פעמים77.

והרבי מביא שבין המקובלים יש דעות חלוקות האם 
ליטול ג' פעמים או ב' פעמים78.

הפעיל  ישראל  מנהג  על  בודדים  מקורות  ונראה 
בקהילות השונות:

כתב ה"פסקי תשובות"79:

שני  ליטול  ישראל  תפוצות  בכל  כן  המנהג  "נתפשט 
יד. ואפילו שכהיום המים מצויים ובכל  שפיכות על כל 

73( שם.
74( ונראה שהרבי רש"ב נהג כוותיה דהריב"א, אך לאו מטעמיה.

כדי  זאת  עשה  שהריב"א  משמע  בחולין  אשרי  ההגהות  מדברי 
ויטמאו את היד,  יחזרו  להינצל מהחשש שהמים שיצאו מחוץ ליד 
ובעיקרון הפתרון הוא להגביה ידיו על מנת שהמים לא יחזרו, “לפיכך 
אנו נוטלין שלושה פעמים ואין חוששין", כלומר, ואיננו צריכים את 

הפתרון של הגבהת הידיים.
מהצורך  להימנע  הייתה  לא  הרש"ב  אדמו"ר  מטרת  ולכאורה 
הנטילה למרות  ידיו לאחר  הגביה  כן  והוא  הידיים, מאחר  בהגבהת 

שנטל ג' פעמים )לקוטי דיבורים עמ' 632(. 
אלא יותר נראה שהרבי רש"ב למד מדברי הריב"א שיש בנטילה 
השלישית עניין של תוספת טהרה, ובגלל זה הוא אימץ הנהגה זו. וכן 

כתב ב"הערות התמימים" צפת גליון קיט עמ' 96. 
הפרשנויות  את  להסביר  האריך  ואילך  נה  עמ'  שלום"  וב"דובר 
השונות בדברי ריב"א, ואת זה שאדמו"ר רש"ב החמיר דווקא על פי 

המבואר ב"הגהות אשרי" בחולין. עיי"ש.
75( המובא בהערה הקודמת.

76( שער המצוות פרשת עקב. ואף המג"א סימן קסב סק"א כתב 
שיש עניין בהגבהת הידיים על פי קבלה.
77( כפי שהובא לעיל משיחת הרבי.

78( שלחן מנחם סימן קיח. וש"נ.
79( סימן קסב סעי' ה.

גם  יוצאים  ובכך  ויותר,  רביעית  יש  שפיכה 
עפ"י שיטת הראב"ד והרשב"א שחייבים מים 

שניים, אף שהמים הראשונים יש בהם רביעית".

המנהג שנתפשט ומתואר כאן, מתאים עם דברי אדה"ז 
ידיים לדברי  נטילת  בסידורו למי ש"רוצה לקיים מצות 

הכל", וכפי שהובא לעיל.

נטילת  מנהג  את  משאש  הרב  מתאר  לכך,  ובדומה 
ידיים במרוקו80:

"אמנם צריך אתה לדעת כיצד הוא סדר נטילת ידיים 
במרוקו . . שעל פי רוב מביאים כלי גדול לנטילת ידיים 
לבדו הרבה  יד  כל  על  ושופכין  רביעיות,  כמה  שמחזיק 
יותר מרביעית. ואחרי זה חוזרין לשפוך על שני הידיים 
בבת אחת, יותר הרבה מרביעית. ובזה יוצאים מכל ספק 

שיש בנטילה כאשר אין רביעית".

תורת  עפ"י  "והנוהגים  בפסקי תשובות שם:  וממשיך 
הקבלה נוהגין ליטול ג' פעמים על כל יד ויד".

מאחינו  רבות  קהילות  בקרב  הנפוץ  המנהג  וכן 
הספרדים81.

עד כאן המנהגים הרווחים בעם ישראל.

ומנהג הרבי - ייחודי: "נוטל בד"כ ד' פעמים על יד ימין 
וה' פעמים על יד שמאל, לבד כשנוטל ברבים בהתוועדות 
וג' או ד' פעמים על יד  שאז נוטל בד"כ ג"פ על יד ימין 

שמאל"82.

ואיני יודע מהו טעם המנהג83.

80( שו"ת “שמש ומגן" ח"ב סימן עא.
81( ראה ילקוט יוסף “לקט בעניני ברכות" - תשע"א, סימן קסב 

סעי' א. “הלכה ברורה" ח"ט עמ' רסד. וכן עמא דבר.
82( “מעשה מלך".

ד'  ליטול  ידיים של שחרית  בנטילת  הגר"א  ולהעיר שמנהג   )83
ריי"צ  והרבי  סק"י(.  ד  סימן  ברורה  משנה  )ראה  יד  כל  על  פעמים 
נשאל על ידי אחד החסידים האם כן מנהגנו, ושלל זאת )אג"ק ח"א 

עמ' רב ואילך(.

הרב שלום משאש אצל הרבי מה"מ,  ל"ג בעומר ה'תש"נ

 שו"ת 

שמש ומגן



התמים 35גליון ס'

נטילה עם מגבת
קהילות  נחלת  שהינו  חב"ד  וממנהג 
הינו  שלכאורה  למנהג  נעבור  נוספות, 
עם  ידיים  נטילת   – לגמרי  ייחודי  מנהג 

מגבת.

על בסיס ושורש המנהג נלמד מדברי 
אדה"ז בסידורו84:

"ולכן צריך לשפוך ב' פעמים רצופים85, 
שפיכה  בין  הלחה  בידו  בכלי  יגע  ולא 
לשפיכה פן יגע בידו השניה בלחלוחית זו 
שעל הכלי שבאה ממים טמאים שעל ידו 

הראשונה.

ואף שיחזור וישפוך על ידו השניה שתי פעמים, 
אין המים שעל יד זו מטהרים את הלחלוחית מים 

טמאים שנטמאו מיד הראשונה".

כלומר: כשנוטל ידיו ב' פעמים עליו ליטול שתי פעמים 
רצופות על כל יד, מאחר ואם יטול לסירוגין, תיווצר בעיה:

ולאחר  ימינו,  יד  את  ליטול  ראשון  דבר  יצטרך  הרי 
מכן יחזיק את הספל ביד ימין על מנת ליטול יד שמאל, 
הימנית,  מידו  טמאים  מים  לחלוחית  קיבל  שהספל  הרי 
ולאחר מכן ישוב ויאחז הספל ביד שמאל )בשביל ליטול 
הנטילה  של  המים  מן  תטמא  שמאל  יד  ואז  ימינו(,  את 
הראשונה של יד ימין, וכעת כבר לא יעזור כשיטול את יד 
שמאל פעמיים נוספות, מאחר ומֵי הנטילה לא מטהרים 

מים שנטמאו מיד אחרת.

זה,  חשש  אין  לסירוגין  ולא  ברצף  נוטל  כאשר  אבל 
בידו  בו  שנגע  אחרי  בכלי  ואוחז  חוזר  שאינו  מאחר 

הרטובה.

וחסידים שמצאו פתרון  ]והרבי מביא86 שהיו צדיקים 
אחר במקום ליטול ברצף: 

של  שהכלי  אלא  לסירוגין,  פעמים  ב'  ידיים  נטלו  הם 
ידיות  ידיים היה שונה מכלי רגיל, והיו לו שלוש  נטילת 
ולא שתיים כמקובל – וכך הם פתרו את הבעיה: בנטילה 
הראשונה היד יבשה, ועבור שלושת הנטילות הבאות יש 

להם שלוש ידיות[

84( סנט"י ס"ב.
85( וכמדומה שכן המנהג הנפוץ בעם ישראל, שנטילת הידיים 

לסעודה תהיה “רצופים" ולא “לסירוגין".
מזידיטשוב  להגה"צ  בנוגע  קיח  סימן  מנחם  שולחן  ראה   )86

ולהרה"צ ר' הלל מפאריטש. ועיי' בהערות שם.
)ומשמע, שר' הלל פאריטשער אימץ פתרון אחר מהפתרון אותו 
אימץ אדה"ז. כלומר, העדיף כלי עם ג' ידיות מאשר ליטול “רצופים". 

ויל"ע(

הוא  במגבת  שהצורך  זאת,  לאור  ונראה 
הנטילה  מי  בטעות  שמא  החשש  בגלל 
להנתז  עלולים  טמאים  שהם  הראשונים87 
קצת על הכלי, ולאחר מכן כשיקח את הכלי 
ידו השניה,  ביד הנטולה על מנת ליטול את 
שוב.  ולהיטמא  מהכלי  רטיבות  לקבל  עלול 

ולכן מחזיקים באמצעות מגבת88.

בבוקר89  מובן שבנטילה  זאת  לאור  ]אגב: 
שנוטלים לסירוגין יש חשיבות יתירה ליטול 
רק  לא  הוא  החשש  ושם  מאחר  מגבת,  עם 
שמא המים יינתזו על הכלי, אלא בפועל הכלי 

עובר מיד ליד שוב ושוב90[

ומקור מעניין:

אמנם כמדומה שאין כל כך מי שנוהג היום במנהג 
זה, מצאנו מקור ותיק למנהג:

"תרומת  בעל  מנהגי  שהוא  יושר"91  "לקט  בספר 
הדשן"92, כתב93: "כשבא לאכול נוטל ידיו כמו בשחרית".

ומה היה המנהג בשחרית?

"שפך על יד ימינו ג' פעמים, ונתן בגד על יד ימינו, ונוטל 
הכלי בימינו ושפך על שמאלו ג' פעמים".

והנה, ראינו שכבר אחד מרבותינו הקדמונים נהג במנהג 
זה.

****

בע"ה  נזכה  לגאולה,  הכנה  שהיא  הידיים  ומנטילת 
להתגלות מלכנו משיחנו תיכף ומיד ממש! 

eiser770@gmail.com :להערות

אף שחומרתם  המים השניים,  לטומאת  גם  חוששים  ואולי   )87
פחותה.

88( וראה “הערות התמימים" כפר חב"ד גיליון קצד, שהסביר את 
טעם המנהג קצת אחרת.

89( היינו הנטילה השניה, בה אומרים ברכת “על נטילת ידיים".
90( “דובר שלום" עמ' יט.

וא"כ, יש מקום לשאול: הרי משמע מדברי אדה"ז שבנטילת ידיים 
הרטיבות  של  הבעיה  את  למנוע  בשביל  ברצף  ליטול  יש  לסעודה 

שעוברת מיד ליד. ומדוע לא תקנו אף בבוקר ליטול רצופין?
אלא  יורדת  אינה  בבוקר  הידיים  על  שיש  רעה  שהרוח  אלא 
ד.  סעי'  ד  סימן  מהדו"ק  אדה"ז  מדברי  מובן  )כן  לסירוגין  בנטילה 
ומפורש יותר במשנה ברורה סימן ד סק"י, אג"ק הרבי ריי"צ ח"א עמ' 
רג שכן הוא על פי קבלה, ועוד(, ולכן לא היה ניתן להיעזר בפתרון 

זה.
91( הרבי אומר על ספר זה ש"אופן כתיבתו כמו חסיד שכותב 

הנהגותיו של רבו". וראה בנסמן בהערה הבאה.
92( ואודותיו ב"התמים" גיליון מ עמ' 9.

93( עמ' 33.

נטלו ידיים 
ב' פעמים 
לסירוגין, אלא 
שהכלי של 
נטילת ידיים 
היה שונה מכלי 
רגיל, והיו לו 
שלוש ידיות 
ולא שתיים 
כמקובל



גליון ס'התמים 36

יום  שבט,  י'  הבהיר  יום 
אדמו"ר  כ"ק  הכתרת 
ישיבות  בהיכלי  האש  מתלהטת  שליט"א1, 
וחום  אור  אנ"ש.  ובקהילות  תמימים"  “תומכי 
 – ולהוראותיו  לתורתו  לנשיאנו,  ההתקשרות 

אשר “כולא חד" – הולך הלוך וגדול ב"ה. 

בתקופתנו, מאז שנת תנש"א מלכותו - שנה 
שמלך המשיח נגלה בו, זכינו לאור חדש. מה 
הפך  בלבד  סגולה  ליחידי  ברור  היה  שבעבר 
כיום לנחלת הכלל: חיזוק ההתקשרות וקבלת 
נשיאותו של כ"ק אדמו"ר שליט"א הן הן קבלת 

מלכותו כמלך המשיח, מהרה יגלה אכי"ר. 

ואכן, כבר בשנת תשנ"ב חתמו רוב אנ"ש על 
כתב קבלת המלכות בסמיכות לי' שבט. הדבר 
כו"כ  של  התעוררות  מבצע  במסגרת  נעשה 
שלוחים, בעידוד רבני אנ"ש ובדחיפה “מאחורי 
כהן  הכהן  יואל  הרב  ה'חוזר'  של  הקלעים" 
קבלת  מעמד  נערך  שלאחריה,  בשנה  ע"ה2. 
המלכות העולמי שבו עודד הרבי ב'סאטעלייט' 
את שירת ה"יחי"3. מאז הדבר הולך ומתפשט 

בכל השנה בכלל, ובקשר עם י' שבט בפרט.

למעשה, “נעוץ סופן בתחילתן"; כבר באותו 
מאמר יסוד של נשיאותו ומלכותו הק' הבהיר 
הרבי את הכל: דורנו הוא “הדור השביעי", דור 
הגאולה שבו תומשך השכינה “למטה בארץ", 
דורנו  עבודת  כל  סובבת  זה  וליעד  זה  וסביב 
בעולם.  אלוקות  ופרסום  היהדות  בהפצת 
סיום המאמר וחותמו מהווה המשך ישיר לכך 

בקביעה: “והוא יגאלנו"!

*

בנימין  ירחמיאל  הרה"ת  הרה"ח  המזכיר 
בקודש  לשמש  זכה  ע"ה,  קליין  הלוי 
המשיח  מלך  אדמו"ר  כ"ק  של  כמזכירו 

1( כלשון כ"ק אד"ש מה"מ בנוגע לב' ניסן - ליקוט 
מענות קודש תשמ"א עמ' 81.

מיוזמי  פריז,  שי'  יצחק  יוסף  הרב  מפי השליח   )2
ההתעוררות בעניין בתשנ"ב ואחיינו של ר' יואל.

שמאחורי  'העובדות  בקובץ  בארוכה  נסקר   )3
הסאטלעייט' )הוצאה חדשה - י' שבט תשפ"ג(.

בהתקרב



התמים 37גליון ס'

שליט"א עשרות שנים. לליובאוויטש הגיע 
ממשפחה ירושלמית שורשית שהתגוררה 
בתקופה  וכבר  אונגרין,  בתי  בשכונת 
נחשף  לחב"ד  להתקרבותו  הראשונה 
כך  כ'מלכות'.  ליובאוויטש  של  למהותה 

הוא סיפר ברבות השנים:

“בבחרותי עברתי ללמוד בישיבת ‘תורת 
אמת' בירושלים, שם התוודעתי לעומקה 
תקופה  באותה  חב"ד.  חסידות  תורת  של 
שהגיע  הברית  מארצות  יהודי  פגשתי 
יהודי שלא נמנה   - לביקור בארץ ישראל 

את  מכיר  הוא  האם  אצלו  התעניינתי  חב"ד.  חסידי  עם 
ליובאוויטש, והלה השיב בחיוב. הוספתי לשאול: “איזו 
חסידות גדולה יותר, חסידות פלונית או ליובאוויטש?". 
אולי  יש  “לאחרים  השיב:  ואז  קט,  לרגע  הרהר  הוא 

בניינים גדולים יותר, אבל ליובאוויטש היא מלכות"". 

הוא  למה  תפסתי  “לא  בנימין,  ר'  סיפר  “בשעתו", 
להיות  וזכיתי  ל–770  כשהגעתי  יותר,  מאוחר  התכוון. 
להבין  התחלתי  הרבי,  של  מזכירו 
הולמת  ‘מלכות'  ההגדרה  כמה  עד 
אצל  רואים  פרט  בכל  הרבי.  את 
הרבי הנהגה של מלכות אמיתית"4.

בהתוועדות  אחרת,  בהזדמנות 
גדולות5,  נפלאות  בשנת  שנערכה 
מעת  כבר  שאכן  קליין  הרב  שיתף 
בתשט"ו  לליובאוויטש  התקרבותו 
מלך  הוא  שהרבי  לו  ברור  היה 

המשיח.

על  קליין  הרב  של  אלה  דבריו 
הנהגת המלכות של הרבי משתלבים 
להפליא באחד מתפקידיו הבולטים 
ליטול  זכה  עצמו  הוא  כמזכיר: 
ההיבטים  באחד  משמעותי  חלק 
זהרה  המובהקים שבהם 
הרבי  של  ה"מלכות" 
וההשפעה  העיסוק   –
ביטחון  הנרחבת בענייני 

של  מחדרו  סיפורים   )4
הרבי עמ' 155.

י"א  בליל  התוועדות   )5
ניסן תשנ"ג ב-770 - אודותיה 

לקמן בגוף הדברים.

ארץ הקודש ויושביה.

ורע  אח  לה  שאין  בצורה 
רצוף  בקשר  הרבי  עמד  בהיסטוריה, 

עם מקבלי ההחלטות בצמתים המכריעים ביותר בביטחון 
ובממשלה. הרבי השפיע ודחף בכל דרך לנצחון ובטחון 
העם היושב בציון ויהדות התפוצות, כשהוא מקיים הלכה 
מלחמות  “וילחם  המשיח:  מלך  של  סימנו  את  למעשה 
ה'". בניהול רבים מקשרים אלו היה מעורב המזכיר הרב 
מלאה.  בצורה  העברית  בשפה  ששלט  המזכיר  קליין, 
במשך השנים הוא נפגש ושוחח רבות עם אישים מדיניים 
ובטחוניים ישראלים; ייתכן שבשל כך זכה שהרבי יציגו 
“מיין  בכינוי:  בגין,  דאז, מר מנחם  בפני ראש הממשלה 

גענעראל" ]=הגנרל שלי[6. 

לפנינו לקט של התייחסויות הרבי בקשר עם התגלותו 
שנמסרו  כפי  בנושא,  מיוחדים  וסיפורים  המשיח  כמלך 
וסופרו ע"י המזכיר הרב קליין, שהיה מעורב בעצמו ועד 

ראייה לדברים. 

ב"קודש  לשמש  מעם"  “הורם  בנימין  שר'  למרות 
מחיצות  ללא   - “פרוכת"  ללא  הוא  היה  הקודשים", 
ואהוב  ידידותי להפליא  בינו לבין העם; הוא  המבדילות 
בקרב אנ"ש והתמימים. הדבר התבטא גם בכתיבה לרבי 
וקבלת התשובות שנעשו באמצעותו: פעמים רבות היה 
מעבר   - שמסביב  בדברים  אף  ומשתף  טובה  בעין  נוהג 
למסירת נוסח התשובה של הרבי וכן היה ‘נכנס' בעצמו 
ביטוי  לידי  בא  הדבר  אישית.  אכפתיות  מתוך  לעניין 

בכמה מהתשובות שלפנינו כפי שיווכח הקורא.

בעלי  מפי  ראשון'  ב'כלי  הובאו  כולם  הסיפורים 
ומהימנים,  אותנטיים  תיעודים  לפי  או  עצמם  המעשה 

תוך השקעת מאמץ מיוחד לדייק ולאמת כל פרט.

6( הדבר אירע בעת ביקורו המפורסם של מר בגין אצל הרבי בב' 
מנחם אב תשל"ז.

הרב קליין ניצב על 

משמרתו )עומד שני 

משמאל( ביחידות 

של רה"מ מנחם בגין

למרות שר' 
בנימין “הורם 
מעם“ לשמש 
ב“קודש 
הקודשים“, 
היה הוא ללא 
“פרוכת“ - 
ללא מחיצות 
המבדילות בינו 
לבין העם



גליון ס'התמים 38

כלל ידוע אצל הרבי

מספר הגה"ח הרב שלום דובער הלוי שי' וולפא:

בשנים תשמ"ג-תשד"מ התחלתי להתעסק ביני לבין 
עצמי בלימוד הלכות מלכים פי"א-י"ב ברמב"ם. ברבות 
הרמב"ם  דברי  בהבנת  מסוים  קו  אצלי  התגבש  הימים, 
והתגלות  שביאת  הוא,  הכללי  תוכנו  אלו.  בהלכות 
דוד  מבית  שהנצר  רואים  שהעם  עי"ז  היא  המשיח 
הרמב"ם  התכונות שמונה  בו  יש  בדור שלהם,  שנמצא 
ואז העם בטלים אליו באופן שיודעים ש"בחזקת שהוא 
הוא  “דין  שהכריז  עקיבא  רבי  עם  שהיה  וכפי  משיח", 
מלכא משיחא", ועל ידי זה מתגלה המשיח עד שנעשה 
“משיח בודאי". העיון בסוגיה לווה בכתיבה שהפכה עם 

הזמן לספר.

במהלך הכתיבה שלחתי לעיונו של הרבי את הפרקים 
לשלילה,  תגובה  קיבלתי  ומשלא  לדפוס,  המוכנים 
וגם  חשובים  מרבנים  הסכמות  לאסוף  פניתי  אספתי 
אותן שלחתי לרבי. גם על כך לא הגיעה תגובה לשלילה. 
לפתע  קיבלתי  תשד"מ,  בקיץ  תקופה,  כעבור  אולם, 
מענות  הגיעו  )ובהמשך  מאד  חריפה  שלילית  תשובה 

והתייחסויות לשלילה(. 

קליין:  הרב  המזכיר  את  אז  שאלתי  זאת,  בעקבות 
מה קרה פתאום? ובתגובה הוא חשף בפניי שהוא ראה 
שדפי הספר היו מונחים על שלחנו הק' של הרבי למשך 
זמן רב, עד שבאותו יום שבו קיבלתי את המענה החריף 
אל  עיה"ק.  בירושלים  מאנ"ש  אחד  מרב  מכתב  הגיע 
עומד  וולפא  שהרב  שמע  שהוא  נכתב  במכתבו  הרבי, 

להוציא ספר שיגרום לחילול ה'. 

הרב קליין הוסיף ואמר לי שזהו כלל ידוע אצל הרבי: 
אם יש קטרוגים, הרי זהו סימן והוראה מלמעלה שעדיין 

לא הגיע הזמן. ואכן, כעבור שבע שנים, הגיע הזמן 
והרבי אישר ועודד את הדפסת הספר שקיבל 

את השם ‘יחי המלך'7.

“האם זה חלק ממה שהם 

הביאו קודם?"

הראשוניות  מהפעולות  אחת 
שאחרי  בימים  והחשובות 
ניסן  כ"ח  של  הידועה  השיחה 
הדין של  פסק  הייתה  תנש"א, 
כ"ק  כי  שקבע  חב"ד,  רבני 

7( מפי בעל המעשה - תשורה 
וילהלם י"ט כסלו תשפ"ה עמ' -32

33, וראה שם פרטי הדברים.

את  לגאול  ועליו  אחרון"  ה"גואל  הוא  אדמו"ר שליט"א 
עם ישראל תיכף ומיד. 

תחילה פסקו זאת הרבנים בעל פה במהלך האסיפה 
שאחרי  במוצ"ש  חב"ד  בכפר  שנערכה  לאנ"ש  כללית 
השיחה. בהמשך לכך, ניסח הגה"ח הרב מרדכי שמואל 
חב"ד  מרבני  וכמה  בעניין,  כתוב  דין  ע"ה פסק  אשכנזי 
מצרפים לפסק את חתימתם. השלוחים ר' דוד נחשון, ר' 
שמריה הראל שיחיו, ולהבחל"ח ר' אבי טאוב ע"ה, נסעו 

לרבי למסור את פסק הדין. 

בב' אייר תנש"א המתינו ר' דוד נחשון וחבורתו לרבי 
יד המקווה ברחוב יוניון, כשבידיהם פסק הדין החתום 
המלכות  קבלת  של  בתוכן  מאנ"ש  עשרה  של  ומכתב 
והתמסרות עד כלות הנפש וכו'. אל המקווה הגיע הרבי 
בליווי המזכיר הרב קליין שנהג במכונית. כשיצא מהרכב 
והלך לכיוון המקווה, נעצר הרבי לרגע והביט לעבר 
הקבוצה בפנים מאירות. הם ניגשו לרבי, ור' דוד 
נחשון מסר את פסק הדין והמכתב באמרו שזהו 
יהודים.  מעשרה  ומכתב  רבנים  של  דין  פסק 
הרבי הגיב באמרו בפנים מאירות: “א יישר כח, א 
של  הפנימי  לכיס  זאת  והכניס  כח!"  יישר 

הסירטוק. 

בעת שהות הרבי במקווה, הגיע פקס 
גדליהו  הרב  הגה"ח  של  חתימתו  עם 
שי' אקסלרוד שהוסיף לפני חתימתו: 
עת  הגיע  הקדושה:  תורתנו  “בכח 
אדמו"ר  קדושת  כבוד  התגלות 
ישב  אשר  המשיח  כמלך  שליט"א 

הרב קליין 

בעבודתו 

במזכירות

הרב קליין לצד הרבי ליד למקווה



התמים 39גליון ס'

לכן  קודם  שנמסר  הפסק  עותק  על  כבר  ה'".  כסא  על 
אקסלרוד  הרב  של  חתימתו  הגעת  על  כי  נכתב  לרבי 
והיא תובא בהמשך. לאחר שהפקס הובא למקום, ניגש 
עימו ר' דוד נחשון לרב קליין וביקש שימסור אותו לרבי 

בצאתו מהמקווה. 

לאחר מכן סיפר הרב קליין לר' דוד נחשון, כי כאשר 
חתימת  עם  הפקס  את  הוא  מסר  מהמקווה  יצא  הרבי 
הרב אקסלרוד, והרבי שאל: “האם זה חלק ממה שהם 
זאת הרבי אל הכיס  ושוב הכניס הכניס  הביאו קודם?" 

הפנימי של הסירטוק ושפניו הק' הביעו שביעות רצון.

תודה אישית על הזכות הגדולה

ההתעוררות  לאחר  תנש"א,  אייר  חודש  באמצע 
ושירת  הכרזת  )בחתימות,  המלכות  לקבלת  הראשונית 
“הפסק  החל   - הרבי  הק' של  לעידודו  ה"יחי"( שזכתה 
הייתה  לכך  הסיבה  משיח.  בענייני  בלהט  זמן"  למשך 
להפצת  מזיק  הדבר  לפיהן  הרבי  אל  שהגיעו  ידיעות 

המעיינות8. 

היתר,  בין  היה,  אלו  טענות  של  מקורן 
הורה  בעקבותיהן,  הנראה  ככל  אילת.  בעיר 
שלא  בעומר  ל"ג  בערב  צאגו"ח  למרכז  הרבי 
רוצים  ‘אנו  בשלטים  בתהלוכות  להשתמש 
שהופקו  הגאולה',  זמן  ו'הגיע  עכשיו'  משיח 

עבור הצועדים.

ללא  רבים  שלטים  נותרו  כך,  בעקבות 
באותה  באילת  הרבי  שלשלוחי  עד  שימוש, 
ישראל  והרב  לבקיבקר  שי'  ברוך  תקופה, הרב 
יצירתי:  רעיון  הבריק  גליצנשטיין,  שי'  צבי 

השלטים  את  אצלם  ריכזו  נוספים,  לשלוחים  פנו  הם 
בשלטים  ציפו  ענק שאותה  ושכרו משאית  המיותמים, 
אלו. וכך סבבה המשאית ברחבי העיר יחד עם התהלוכה 

והפיצה את בשורת הגאולה.

לאחר התהלוכה, פיתחו השלוחים תמונות המתעדות 
בצירוף  לרבי,  אותן  ושלחו  המיוחדת  המשאית  את 
קצר  זמן  קליין.  הרב  המזכיר  באמצעות  מפורט,  דו"ח 

אז  )שהיה  שמואלי  שי'  שמואל  ר'  לעיתונאי  קדשו  וכמענה   )8
שרצה  כתבה  שהכניס  המשיח'(  להבאת  העולמי  ה'מטה  מעסקני 
מעודד  מליובאוויטש  "הרבי  ובתוכן:  בכותרת  בעיתונו  להדפיס 
ע"ד  להדפסה  בנוגע  למשיח":  אותו  שהכתירו  מתלמידיו  קבוצה 
ע"ע  שהגיעו  הידיעות  ע"פ   - שבנתיים  התוצאות  כפי  וכו'  משיח 
להרחבת  חדשים  מנגדים  הקימו  דלאחרונה  והדפסה  הכתיבה   -
לימוד החסידות דהשייך לזה. ויכוחים ובפרט בדפוס, כבכל ויכוח - 
הקושיות מתקבלות בנקל והתירוצים לא כ"כ, ולכאורה - לפי המצב 

דעתה - מסתבר יותר הפסק בזה למשך זמן.

קליין  הרב  עמם  יצר  מכן,  לאחר 
להם  להודות  וביקש  טלפוני  קשר 

“באופן אישי על הזכות הגדולה" שנפלה בחלקו למסור 
את התמונות לרבי. הוא ציין כי הדבר גרם לרבי נחת רוח 

גדולה, כזו שלא ראה זמן רב9…

אלבומי משיח בנסיעות לי' שבט

מספר ר' משה שי' ברדוגו:

‘היכונו  של  הענקיים  השלטים  בעקבות 
הציבו  חב"ד  אגודת  שצעירי  המשיח'  לביאת 
דומים  שלטים  להכין  החלטתי  באה"ק, 
ולתלותם בעירי – מגדל העמק. ביחד עם זוגתי 
בסיסמה  שלטים  כ"ח  יד  בעבודת  הכנו  תחי' 
אותם  ותליתי  משיח'  פני  לקבלת  ‘היכונו  של 
והכנו  השלטים  כל  את  צילמנו  העיר.  ברחבי 
מהתמונות אלבום מהודר להגיש לרבי, וכך טסתי עם 

האלבום לרבי לי' שבט תשנ"ב.

ז'  של  דולרים  בחלוקת  הרבי  לפני  עברתי  כאשר 
שבמגדל  ואמרתי  האלבום  את  לרבי  הגשתי  שבט, 
בחזקה  באלבום  הביט  הרבי  להתגלות.  העמק מחכים 
ונתן לי שלושה  “אמן, בשורות טובות"  ואחר אמר לי: 
ראייה שבעת שהותו  לי עד  דולרים. לאחר מכן סיפר 
מהאלבום  עמוד  בכל  הרבי  הביט  שבט,  ביו"ד  באוהל 
בדף  הרבי  התבונן  במיוחד  רב.  בעיון  תמונה  כל  ובחן 
מוזהבות  באותיות  כתוב  בו  האלבום  של  הפתיחה 
‘מגדל העמק תובעת בכ"ח שלטים את הגאולה'. לאחר 
מכן אגד הרבי את דפי האלבום בגומייה והחזירם עמו 

ל-770.

ה"יחי"  שירת  של  המופלאים  העידודים  לאחר 

9( מפי הרב ברוך לבקיבקר - נדפס בעלון 'הזמן גרמא' גליון נב.

ז' שבט תשנ"ב. ר' 

משה ברדוגו מגיש 

לרבי את האלבום

בעת שהותו 
באוהל ביו"ד 
שבט הביט 

הרבי בכל עמוד 
מהאלבום ובחן 
כל תמונה בעיון 

רב



גליון ס'התמים 40

בתחילת שנת תשנ"ג, חשתי שהגיעה 
בשורת  את  לפרסם  להתחיל  העת 
הגואל.  של  זהותו  עם  יחד  הגאולה 
“יחי  הכיתוב  עם  ענק  שלטי  הכנתי 
אדוננו מורנו ורבנו מלך המשיח" עם 
והתחלתי  במרכז,  הרבי  של  תמונתו 
לאחר  העיר.  ברחבי  אותם  לתלות 
כמה  טענו  שלטים,  כמה  תליית 
דרושה  שכזה  צעד  שעבור  מאנ"ש 

תשובה ברורה מהרבי.

הרב  המשפיע  התקשר  לבקשתי, 
מעירנו  סגל  שי'  הלוי  יצחק  יוסף 
למזכירות ושוחח עם גיסו ר' ישראל 

וביקש ממנו שישאלו את הרבי האם  לוין,  שיחי' 
השאלה  ואכן  השלטים.  בהפצת  להמשיך  אפשר 
קיבלתי  בבוקר  ולמחרת  פנימה,  הקודש  אל  הוכנסה 
וברכתו  הסכמתו  את  לתת  שהואיל  הרבי  תשובת  את 
הק' לתליית השלטים. כמובן שלאור המענה המעודד, 
המשכתי בתליית השלטים עד להשלמת יח"י שלטים.

גם את השלטים הללו צילמנו, וערכנו מהם אלבום 
מהודר אף יותר מן האלבום הראשון. טסתי לרבי שוב 
והבאתי איתי את האלבום.  יו"ד שבט תשנ"ג,  לקראת 
קליין,  בנימין  הרב  המזכיר  דרך  לרבי  אותו  הכנסתי 
והרבי הביט על כל תמונה ותמונה. הרב קליין, שהיה 
עד למתרחש, מסר לי לאחר מכן כי על פניו הק' של 
העיון  בעת  מיוחדת  רצון  ניכרת שביעות  הייתה  הרבי 
עבורי  הוציא  אף  אלא שהרבי  בלבד,  זו  ולא  באלבום. 

עם המזכיר בקבוק משקה10.

 תשובה במעמד שני המזכירים 

ב'גן עדן העליון'

זעזוע  חולל  תשנ"ב  ראשון  אדר  כ"ז  של  המאורע 
עצומה  והתעוררות  עמוק 
חב"ד.  חסידי  בקרב 
זנחו  ומוסדות  חסידים 
ועיסוקים  עבר  מחלוקות 
כולם  והתמסרו  אישיים, 
למען  ולתפילות  לפעולות 
של  והתגלותו  רפואתו 
הרבי. סמל מובהק לאחדות 

10( יומן בית משיח - 770 גליון 32 וגליון 33, שבועון בית משיח 
גליון 131 עמ' 18-19 וגליון 540 עמ' 16-17, מוסף בית משיח לג' 
תמוז תשע"ו עמ' 11-14. ובמקורות אלו פרטים נוספים שהושמטו 

כאן עקב קוצר ואופי היריעה.

הגה"ח  החשובים  הרבנים  היו  זו 
גוטניק  הכהן  חיים  שניאור  הרב 
הרב  והגה"ח  מלבורן,  אב"ד  ע"ה, 
יצחק דוד גרונר ע"ה, שליח הרבי 

ומנהל מוסדות חב"ד בעיר.

בכישרון  שניחנו  הרבנים,  שני 
דופן,  יוצא  הסברה  ובכוח  נאום 
שילבו ידיים והגו תוכנית מיוחדת: 
עולמי  תעמולה  למסע  יציאה 
מכלל  ורבנים  חב"ד  רבני  בקרב 
לעורר  הייתה  מטרתם  החוגים. 
את הלבבות אודות ביאת המשיח 
על  רבנים  ולהחתים  הקרובה, 
את  מלך המשיח.  הוא  הקובע שהרבי  הדין  פסק 
והסכמתו  לברכתו  לרבי  הגישו  המפורטת  התוכנית 

הקדושה.

עם  אישי  בקשר  מהרבנים  אחד  כל  עמד  בשגרה, 
העביר את שאלותיו  גוטניק  הרב  אחר.  מזכירות  חבר 
ידידות  בקשרי  שהיה  קליין,  הרב  המזכיר  דרך  בד"כ 
עם משפחת גוטניק; ואילו הרב גרונר פעל דרך אחיו, 
במקרה  ע"ה.  גרונר  )לייבל(  לייב  יהודה  הרב  המזכיר 
לצד  העניין,  חשיבות  כי  נראה  מהרגיל:  חרגו  הנוכחי 
כ"ז  מאורעות  בעקבות  המזכירות  בסדרי  השינויים 
שני  הציגו  שבו  ומיוחד  נדיר  למעמד  הובילו  באדר, 

המזכירים את השאלה בפני הרבי יחדיו.

זהו נוסח המכתב שהגישו הרבנים גוטניק וגרונר בכ' 
בניסן תשנ"ב:

בנוגע  כ"ק אדמו"ר שליט"א  ק' של  “בהמשך לשיחות 
שיחתו  ובפרט  ממש,  ומיד  תיכף  צדקנו  משיח  לביאת 
זה  לענין  בנוגע  וההוראות  תנש"א,  ניסן,  כ"ח  של  הק' 
מאז ועד עתה, בקשו מאתנו כמה מחשובי אנ"ש שיח' 
מכמה מקומות, וגם אנו מרגישים הנחיצות בזה, לעשות 
תעמולה גדולה ומסודרת 
שיח'  אנ"ש  רבני  בין 
מכל  רבנים  סתם  ובין 
שיתעוררו  כולו  העולם 
כלל  ולעורר  בעצמם 
ביאת  אודות  ישראל 
ובמקומות  צדקנו,  משיח 
לבקש  המתאימות 
דהאי  ניסן  י"א  של  רבנים  דין  בפסק  שיתמכו  מרבנים 

שתא. 

ונפש  בלב  ונתינה  במסירה  בזה  לעבוד  אנו  רוצים 
מדינות  ולכמה  הק'  לארצנו  ולנסוע  זו,  בתעמולה 

האלבום של י' שבט 

תש'נ''ג



התמים 41גליון ס'

באיירופע ובפרט בארצות הברית 
שיח'  הרבנים  לעורר  וקאנאדע 
בענין הנ"ל. וגם לעורר שכל רבני 
אנ"ש שיח' יבואו על חג השבועות 
הבע"ל לבית רבינו שבבל לחסות 
בצל כ"ק אדמו"ר שליט"א, וביום 
המתאים בסמיכות לחג השבועות 
לסדר כינוס של רבנים לדון בנוגע 
ופסק  צדקנו  משיח  ביאת  לענין 

דין הנ"ל. 

בכל  שליט"א  אדמו"ר  כ"ק  וברכת  הסכמת  ושואלים 
אדמו"ר  לכ"ק  שישלח  להשי"ת  תפילה  ואנו  הנ"ל. 
לאיתנו  שיחזור  ממש  בקרוב  שלימה  רפואה  שליט"א 

ויוליכנו לגאולה  הטוב לנהל עדת החסידים 
השלימה והקרובה".

בשולי המכתב מופיעה עדות על התשובה 
ידו  בכתב  הכתובה  הרבי,  של  המעודדת 
ידי שני  וחתומה על  גרונר  של המזכיר הרב 

המזכירים כאחד: 

“כל הכתוב במכתב זה הוקרא לפני הרבי ועל 
לחיוב. אח"כ  נענע בראשו הק'  כל פרט ופרט 
נמסר כל הנ"ל ג"כ בע"פ מספר פעמים ושוב 

השיב לחיוב ע"י נענוע בראשו הק'"11.

“ומה אעשה שכך הרבי רוצה?!"

מספר הבעל קורא של 770 בית משיח הרב מיכאל 
שי' סלאווין:

בורו  בשכונת  אחד  יום  ביקרתי  הנפלאות  בשנות 
מחוגים  יהודים  כמה  אליי  וניגשו  החרדית.  פארק 
קרה  מה  קושיות:  במטר  עליי  וה'תנפלו'  אחרים 
נפלאים  דברים  עכשיו עשיתם  עד  לכם? השתגעתם? 
הוא  שהרבי  אנשים  מחתימים  אתם  וכעת  קירוב  של 

המכתב  צילום   )11
ותשובת הרבי נדפסו בתשורה 
ז' כסלו תש"פ  הלפרין-רייניץ 

עמ' 39.

משיח?! וכהנה וכהנה.

חשבתי עלבון צורב בשל חילול 
שנרמס  ליובאוויטש  וכבוד  ה' 
לקראון  כשחזרתי  בעיניהם. 
קליין  הרב  למזכיר  פניתי  הייטס, 
לו  סיפרתי  אליי,  בשכנות  שגר 
כדאי  אולי  ושאלתי  המאורע  את 
‘קמפיין  הפסקת  על  להורות 
המזכיר  של  תשובתו  החתימות'. 
שתי  את  הגביה  הוא  לספיקות.  מקום  הותירה  לא 
הרבי  שכך  אעשה  ומה  ושאל:  תמיהה  בתנועת  ידיו 

רוצה?!12.

הספר הראשון עם התואר ‘מלך 

המשיח'

הספר החב"די הרשמי הראשון שבו נדפס 
הכרך  הוא  הרבי  על  המשיח'  ‘מלך  התואר 
הראשון של ‘שיחות קודש - תשנ"ב'. הספר 
יצא לאור בשלהי חודש מרחשון תשנ"ג ע"י 
של  השיחות  נדפסו  ובו  קודש',  כתבי  ‘ועד 
מוצאי  עד  ר"ה  מערב   - בכל  נפלאות  שנת 
ה"הנחות"  עפ"י  נכתבו  השיחות  כסלו.  כ"ף 
דברים"  “רשימת  בתור  בשעתן  שנתפרסמו 

)ר"ד( ע"י מערכת “פאקס א שיחה".

כל  בהדפסת  בממונו  השתתף  קליין  הרב  המזכיר 
הספר  להדפסת  מממונו  ונידב  ושב  בשעתן,  ההנחות 
ממנו  הקדשה  נדפסה  הספר  של  בסופו  המלא; 
הרב  זה  היה  הדברים  מטבע  הרבי.  לזכות  ומשפחתו 
תום  לאחר  הספר  את  לרבי  להכניס  שנבחר  קליין 
הכנתו לדפוס, עבור אישור נוסח ה'פתח דבר' ובחירת 

התאריך עבורו. 

12( נדפס בס' שליט"א - אמונת חסידים בדור השביעי )בעריכת 
הרב זלמן שי' הרצל( עמ' 62-63 ואומת מפי בעל המעשה.

בהתוועדות בזאל הקטן

המזכיר הרב 
קליין השתתף 

בממונו בהדפסת 
כל ההנחות 

בשעתן, ושב 
ונידב מממונו 

להדפסת הספר 
המלא



גליון ס'התמים 42

בפני  הקריא  קליין  הרב 
הרבי את הנוסח, כולל הדברים 
רצון,  “ויהי  בסיומו:  שהופיעו 
לשמוע  נזכה  ממש  שבקרוב 
אדמו"ר  מכ"ק  חדשה  תורה 
והרבי  שליט"א"  המשיח  מלך 
כמו  לחיוב.  הק'  בראשו  הנהן 
תאריך  את  וכן  בחר  הרבי  כן 
ראש  הבהיר  “יום  דבר:  הפתח 
הרב  התשנ"ג".  כסלו,  חודש 
הרבי  דברי  את  מסר  קליין 
הספר  בהוצאת  למתעסקים 

לאור, וכך הוא נדפס13.

“אני בהתגלות!"

בליל י"א ניסן תשנ"ג, בחדרו 
המזכירות  חברי  אמרו  הק', 
והמשב"קים לחיים לרבי לכבוד 
משקה  מבקבוק  הבהיר,  היום 

לאחר  מיד  היום.  לרגל  כמתנה  רוסיה  יהודי  ששלחו 
מכן יצא המזכיר הרב קליין ל'זאל הקטן' עם הבקבוק, 
והתיישב להתוועד עם הקהל שהלך וגדל, כשהוא נותן 

לקהל לומר לחיים על הבקבוק.

בהתוועדות נדירה זו הוא עורר שהרפואה וההתגלות 
היא אך ורק בידינו ובגללנו ולא ייתכן שיעבור יום נוסף, 
ובפרט י"א ניסן, והמצב ישאר כמו שהוא. “כיצד אפשר 
ולמה עוד  י"ד חדשים  ללכת כך בקרירות? כבר עברו 
לתבוע  די  שלא  עורר  בדבריו  בכאב.  תבע  מחכים?" 
מהרבי שיתגלה משום שהבעיה היא בנו ועל כן עלינו 

לפעול בעצמנו, וכחיזוק לכך חשף סיפור מיוחד:

באחת מחלוקות הדולרים עברה אשה ואמרה לרבי 
שליט"א: “רבי, תתגלה!". בתגובה הרבי העביר ידו על 

פניו ואמר: “אני בהתגלות..."14.

)בלתי  תנש"א  אלול  לי"א  אור  משיחת  ]ולהעיר 
שבדורנו  המשיח  דורנו  שנשיא  נאמר  שבה  מוגה( 
ל"ימלא  הרשות  ניתנה  וממילא  התוקף  בכל  התגלה 
שחוק פינו", ועד"ז בשיחת ש"פ וירא תשנ"ב )מוגה( בה 
נכתב שבימינו אלה ישנה לא המציאות דמשיח אלא גם 

ההתגלות דמשיח וצריך רק לקבל את פניו[.

13( מפי ר' מרדכי טלזנר - מהמתעסקים בהוצאת הספר לאור.
14( יומן בית משיח - 770 גליון 42.

להזדרז בפרסום 

המודעה 

שמריהו  הרב  מספר 
)שמערל( שי' מטוסוב:

מבצע  שלאחר  בשבת 
תמוז  י"ב  בהתוועדות  אנטבה, 
למבצע  הרבי  התייחס  תשל"ו, 
שהתרחשו  הגדולים  ולניסים 
על  לעורר  המשיך  והרבי  בו, 
שלאחר  החדשים  במשך  כך 
מכן. לחוגים קיצוניים מסוימים 
סירבו  והם  הרבי  דברי  הפריעו 
כי  היה  נימוקם  בנס;  להכיר 
נס  יעשה  שהקב"ה  יתכן  לא 
גם  ומה  הציונים',  ‘צבא  ע"י 
חילול  כדי  תוך  היה  שהמבצע 

שבת. 

שמחת  יום  בהתוועדות 
הרבי  התייחס  תשל"ז,  תורה 
להתעלמות מהנסים וביקש להציג לרבנים מורי הוראה 
יענו  בהם  ופסיקה  שבירורן  הלכתיות,  שאלות  שלוש 
לאו.  שמא  או  ניסי  מבצע  זה  היה  האם  השאלה  על 
הוראת הרבי יצאה אל הפועל בעיקר באמצעות העיתון 
השאלות  פורסמו  שבו  זשורנאל',  אלגעמיינער  ‘דער 
לרבנים. בשבועות שלאחר מכן פורסמו עשרות מכתבי 
רבנים מכל רחבי העולם, שפסקו כדעת הרבי כי מבצע 

אנטבה היה נס גדול. 

לפרסם  בדעתי  עלה  תשנ"ג,  שנת  של  אייר  בחודש 
מודעה ב'אלגמיינער' בסגנון דומה, ובה בקשה מרבנים 
כך  ואודות  משיח  בענייני  בשאלות  ולהכריע  לפסוק 
צילום המודעה  הוא מלך המשיח. הבאתי את  שהרבי 
שלא  לו  ואמרתי  קליין,  הרב  המזכיר  אל  שהכנתי 
נכנס  אדפיס אותה ללא אישורו של הרבי. הרב קליין 
לחדרו הק' של הרבי, הקריא את המודעה וציין שהיא 
הנהן  והרבי  יאשר.  הרבי  אם  רק  בעיתון  תתפרסם 

בראשו הק' לאות הסכמה.

הוא  הרבי,  תשובת  את  קליין  הרב  לי  כשמסר 
לעורך  בזריזות  שאלך   - הדברים  את  לקיים  בי  האיץ 
בטרם  ע"ה,  ג'יקובסון  בער  גרשון  ר'  ה'אלגמיינער', 
)שלצערנו  הרשמיים  הגורמים  המודעה  על  ישמעו 
וידאגו  משיח(  ענייני  לפרסום  עת  באותה  התנגדו 

לטרפד את הפרסום...15

15( מפי בעל המעשה.

המודעה כפי שנדפסה בעיתון



התמים 43גליון ס'



גליון ס'התמים 44

לתורה',  לגדלה  ‘שתזכו  המוכר  הברכה 
הנאמר כיום בכל הולדת בת, נראה לנו כדבר שבשגרה. 
שנים,  עשרות  כמה  לפני  עד  כי  יבחינו  עין  חדי  אולם 
לראשונה  נחשף  הזה  המהפך  כלל.  נפוץ  זה  היה  לא 
בלוח ‘היום יום' של כ"ה מנחם אב, שם דלה הרבי מלך 
הרש"ב  אדמו"ר  של  נדיר  מכתב  מתוך  ציטוט  המשיח 
שהגיע לארכיון אדמו"ר הריי"צ, וחשף לראשונה הוראה 

ייחודית בעניין זה:

“שמעתי בשם כ״ק אבותינו הק׳ זצוקללה״ה נ״ע זי״ע, 
משארז״ל  פי  על  לתורה  לומר  צריך  בתולה  על  שגם 
)ברכות די״ז א׳( נשי במאי זכיין באיקרוי כו׳ ובאתנוי כו׳ 

ונטרין כו׳".

בצידי לוח ‘היום יום' הפרטי שלו, הוסיף הרבי הערה 
“להרב  איגרת:  לאותה  הנמען  מי  שגילתה  ידו  בכתב 

מאדיעווסקי כ"ה מנ"א נ"ט".

משה  אליעזר  הרב  זה  היה 
מדייבסקי, חסיד מסור וידיד נפשו 
של אדמו"ר הרש"ב, ששיגר לרבי 
לכאורה  פשוטה  טוב  מזל  ברכת 
לרגל הולדת נכדתו הראשונה, ביתו של אדמו"ר הריי"צ. 

זכה לגלות אור חדש מאת אדמו"ר  מכתב הברכה הזה 
הרש"ב, ובאיחול בו אנו משתמשים עד היום.

נפשו  לידיד  נעשה  כיצד  חסיד?  אותו  היה  מי  אך 
שלושת  בין  להימנות  זכה  ובמה  הרש"ב?  אדמו"ר  של 
עליו  יום' הפרטי שלו, כתב  ‘היום  לוח  הבודדים שבכל 

הרבי את התואר ‘הרב'?

שורשים עתיקים

בתוך  עמוק  נטועים  משה  אליעזר  הרב  של  שורשיו 
אבי  צמיחתה.  ערש  מימי  עוד  החב"דית,  ההיסטוריה 
אימו, ר' משה מהאדיטש, היה מקורב למשפחת אדמו"ר 

הזקן1.

צדק  הצמח  התיישב  הזקן,  אדמו"ר  פטירת  לאחר 
שותפות  ניהל  זה  ובזמן  בהאדיטש  חודשים  מספר 
עסקית עם ר' משה. השניים ניהלו עסק לממכר שקים: 
בעוד ר' משה היה סובב בכפרים ורוכש סחורה לתפירת 
החשבונות  ניהול  על  מופקד  צדק  הצמח  היה  השקים 

1( בן ציון דינור, בעולם ששקע, תל אביב תשי"ח, עמ' 13.

איחול



התמים 45גליון ס'

זו  שותפות  המלאי2.  וסידור 
מושבו  להעתקת  עד  נמשכה 

של הצמח צדק לליובאוויטש.

אליעזר  ר'  של  אביו  אבי 
ז'לובין,  תושבי  על  נמנה  משה 
מצבא  הגדולה  הבריחה  ובעת 
המשפחה  עקרה  נפוליאון, 
שנה,  באותה  שם,  לפולטבה, 
ר'  של  אביו  אברהם,  הבן  נולד 

אליעזר משה3.

מדייבסקי,  אברהם  הרב 
שנמנה על חסידי הצמח צדק, “היה מצוין בתורתו, 

2( קונטרס אדמו"ר הצמח צדק ותנועת ההשכלה, עמ' 3 הע' 1. 
הסיפור הובא בגרסא משובשת ברשימות דברים, ח"ב, עמ' עא-ב.

3( בעולם ששקע, שם. אולם ראה איליה לוריא, עדה ומדינה, עמ' 
91, שהביא נתונים ביוגרפיים שנמסרו למשרד הפנים ברוסיה, ושם 
נכתב כי הרב אברהם נולד בשנת 1810 ]תק"ע-א[. וראה גם בערך 
 Российская Еврейская" :בתוך ,"Мадиевский Аврум"
223, שם נכתב  2, עמ'  1995, כרך  Энциклопедия", מוסקבה 

שנולד בשנת 1813 ]תקע"ג-ד[.

בחסידות ועם זה גם – בחכמתו, 
בשפה  לדבר  מהרה  לשונו  כי 
שפת  גם  לאשורה  ויבן  רוסית 
ונחמד  אהוב  היה  גם  אשכנז. 
שנים  שבע  הרשות.  במערכות 
ההוראה  כסא  על  שבתו  לפני 
לטובת  משמרתו  על  עמד  כבר 
יד  על  עומד  בתור  עמו  בני 
גובערנאטאר  הגענעראל 
בחארקאוו. אחרי כן שמש בכתר 
ומשם  בפאלטאווא  ההוראה 
נלקח כבוד להעיר חאראל ויהי לרב . . וישא חן 

וחסד מהממשלה ויקבל אותות הכבוד"4.

גדול  מכרך  המעבר  כי  שיערו  אודותיו  בזכרונות 
פעילותו  בגין  נעשה  כחורול  קטנה  לעיר  כפולטבה 
של  במעמד  שנשא  אברהם,  הרב  העניפה5.  הציבורית 

4( כנסת ישראל, ח"ג, ווארשא תרמ"ח, עמ' 643.
. . מסר הרבה  5( בעולם ששקע, שם. ובהמשך דבריו: “מזכירו 
ניירות של סבא לרשות . . בעטיו, אמרו, נאלץ רבי אברהם לעזוב את 

פולטאבה ו'להתרחק מן הרשות'".

מכתב בכתב ידו 

של הרב אברהם



גליון ס'התמים 46

היה  השלישית6,  בגילדה  סוחר 
פעיל מאוד בכל הקשור להצגת 
המדינה.  רשויות  מול  היהודים 
ושמו  רבות  בזה  התעסק  הוא 

נודע בכל רחבי רוסיה.

אומרים  היו  ההם,  “בימים 
פולטאבה,  בפלכי  היה  הבריות, 
של  דינו  וצ'רניגוב  חארקוב 
בתוקף  רשמי.  כחג  בכסלו  י"ט 
אברהם  רבי  של  השפעתו 
החנויות  כל  היו  מאדייבסקי, 

היהודיות סגורות באותו יום7".

עוד חזון למועד אי"ה לכתוב 
בהרחבה אודותיו.

שנים ראשונות

מכהן  מדייבסקי  אברהם  הרב  בעוד  תר"ט,  בשנת 
 - השני  בנם  ביילא  ולזוגתו  לו  נולד  בפולטבה,  ברבנות 

אליעזר משה.

ציבורית,  פעילות  של  מוקד  שהיה  בבית  גדל  רא"מ 
וניהול ענייני הקהילה, דבר  נסיעות לרבי בליובאוויטש 

שהשפיע על עיצוב דמותו בהמשך8.

צבי  ר'  אברהם,  הרב  של  חתנו  נפטר  תרכ"ב  בשנת 

6( איליה לוריא, שם.
האווירה  על  עוד  מספר   16 ובעמ'   .13 עמ'  ששקע,  בעולם   )7
דומני  התשעים,  שנות  של  הראשונות  “בשנים  כסלו:  בי"ט  בעיר 
ביין  ]המתנגד[  המלמד  של  לבו  כטוב  כסלו,  בי"ט  תרנ"ב,  בשנת 
אותו  שחוגגים  הזה  החג  ולכל  ל'רבי'  ללעוג  התחיל  החסידים,  בין 
לזכר שחרורו של האדמו"ר הזקן. החסידים, בייחוד פרחי החסידים, 
מכנסיו  את  מעליו, שלשלו  בגדיו של המלמד  את  תפסוהו, פשטו 
פיצויים  וביקש  . המלמד תבע אותם לבית המשפט   . אותו  והלקו 
. . מאז נהגו החסידים שבעיר שלא להכניס מתנגדים לחגיגות של 

י"ט בכסלו".
8( תיאור קצר של בית אביו לאחר שעברו לחורול נמצא בזכרונותיו 
בהן  מדרגות  הבית  “לפני   :10 עמ'  ששקע,  בעולם  דינור,  ב"צ  של 
עולים לפרוזדור של עץ ודרכו באים אל הבית . . חדרו של סבא . . 
נייר־צבעונין בהיר כיסה אותם. ארונות־ספרים   - קירות החדר הזה 

מקדם  שכיהן  דינבורג,  יעקב 
והמשפחה  חורול,  של  כרבה 
עברה להתגורר בעיר. רא"מ עבר 
יחד עם אביו, ולאחר שסיים את 
מרים  מרת  עם  התחתן  לימודיו 

והתיישב בעיר דרך קבע.

קטנה  עיר  אז  הייתה  חורול 
תושבים,  כ-8,000  בה  שחיו 
רוב  יהודים9.  מהם  רבע 
הקהילה הורכבה מחסידי חב"ד, 
חסידית  הייתה  בעיר  והאווירה 
מאוד. “י"ט בכסלו וי' בכסלו היו 
ועם  פורים  עם  שהתחרו  חגים 
כמעט  מתנגדים  שמחת-תורה. 

לא היו בעיר"10.

במשך עשרים השנים הראשונות בחורול, עסק 
הרא"מ במסחר. הוא הפך לסוחר עשיר ומצליח, ובעקבות 
עסקיו נסע בערים רבות ברוסיה ויצר קשרים ענפים11. 
כמו יהודים רבים בחורול12, נראה שרא"מ עסק בין היתר 
בייצוא תבואה. באחד ממכתביו משנת תרנ"ד כתב: “כל 
אין  תבואה  על  בכבדות.  מתנהגים  העסקים  תהלוכות 
קונה ולכן דרכי המסחור וכל נתיבותיה אבלות ושוממין. 

רפה.  הפדיון13 
לא  עוד  התגמולין14 
החלו"15. מלבד עסק 
התבואה, הוא החזיק 
האריגים  בחנות 
ביותר  הגדולה 

בעיר16.

וביניהם  הקירות,  ליד 
בעל  גדול  שעון  עומד 

ארון־השעון, שתי תמונות  מיוחד,  בארון  הנתונים  כבדים  משקלים 
מוטיפיורי,  משה  של  תמונתו  מהן  אחת  הקיר,  על  תלויות  היו 
והשנייה – תמונתו של סבא, שמדלייה על חזהו . . וילונות החדר היו 

עשויים תחרים, וצבעם בין לבן לכתום".
9( לפי מפקד 1897.

10( בעולם ששקע, עמ' 16.
11( במכתבו למחותנו העתידי, רמ"נ ירושלימסקי, משנת תרמ"ו 
כתב: “מאשר כי בדעתי וחפצי ברצות צאת דרכי בקרב לרגל מסחרי 
. . דרך מחנו יצ"ו לסור לביתו לבקר בהיכלו". אוסף ר' משה נחום 
ירושלימסקי, מכון שוקן למחקר היהדות,  JTS - מכתב מס' 5089.

12( בעולם ששקע, עמ' 13-4.
13(  =המכירות וההכנסות.

14(  =רווחים.
15( אי"ש 5998.

16( בעולם ששקע, עמ' 19. וראה ‘Vsya Rossiya' 1895, עמ' 
1057, בערך העיר חורול, שם תחת קטגוריה ‘ייצור טקסטיל' נזכר 

הרב אברהם 

מדייבסקי

כיכר העיר, פולטובה לערך ת"ר

מפת חורול, תרכ"ג



התמים 47גליון ס'

רבנות בחורול

בשנת תרמ"ו דיווח הרא"מ על שיפור במצב בריאותו 
אנושה,  במחלה  שחלה  אביו,  של 
“כא"א  לאיתנו:  ישוב  כי  תקווה  והביע 
הרה"ג ת"ל17 החל לשוב לאיתנו אחרי 
מחלתו האנושה. וב"ה נשים מבטחינו 
הראשון,  לאיתנו  וישוב  מעט  עוד  כי 
נראה  ואנחנו  ישיבעהו  ימים  ואורך 

בישועתו"18.

קצר  זמן  נגוזה  רא"מ  של  תקוותו 
לאחר מכן. במוצאי שבת חיי-שרה, י"ט 
מר-חשוון תרמ"ח, נפטר הרב אברהם. 

לאחר הלוויה, בהשתתפות קהל רב, 
בצוואה  המנוח.  של  צוואתו  הוקראה 
ביקש הרב אברהם כי דווקא בנו השני, 
אליעזר משה, הוא שימלא את מקומו 

ברבנות. בתחילה סירב הרא"מ לקבל על עצמו 
לבקשה  נעתר  שכנועים  מסע  לאחר  אך  התפקיד,  את 

ולקח על עצמו את תפקידי אביו19.

ר'  בהלכה"20  המצוינים  בשערים  הנודע  הג'  “הרב 
אליעזר משה הנהיג את עדתו ברוממות21, וכאביו, מונה 
גם הוא כרב מטעם השלטונות. עשר שנים לאחר המינוי, 
במכתב למחותנו, הוא פורס את שאיפתו ואיחוליו לרב 
קהילה: “ימצא מנוח במקום הזה אשר ה' אוה למושב לו 
על מי מנוחות, ינהל עדתו בדרך התורה והמצוה דבריו 

השם ‘מדייבסקי'. 
17(  =כבוד אדוני אבי הרב הגאון תודה לא-ל.

18( אי"ש 5074.
19( ‘היום', ה' כסלו תרמ"ח, עמ' 1.

20( שם. נחלת אבות, ווילנא תרנ"ד, אות א', עמ' 14.
21( זיכרון לבני ישראל, עמ' עח.

יהיו נשמעים ועשיו הטובים יהיו רצוים, להרים 
קרן המסתופפים בצלו, כן הוא ישבע רצון מהם 
וגדולה  תורה  ולהיות  במעשתם  מחוקק  להיות 

במקום אחד עד ביאת ינון"22.

סמכותו של הרא"מ בחורול הייתה גדולה, שכן נוסף 
על היותו רב הקהילה הוא החזיק בתפקיד הרב מטעם 
השלטונות וגם היה סוחר עשיר23. רא"מ ניחן בכשרונות 
בעל  רב  היה  “הוא  ייחודיים:  הנהגה 
נסערת  מהירה  הליכתו  פנים'.  ‘הדרת 
ובטוחה, מבטו תקיף, וכולו דוגמא חיה 
גם של ‘הדר בני אדם – תורה' וגם של 

‘תורה וגדולה במקום אחד'"24.

רא"מ היה חסיד פיקח, חכם מאוד25, 
ידע  הוא  ומשכיל26.  בדעתו  תקיף 
ורכש  גרמנית,  ומעט  רוסית  לדבר 
באופן  שונים  במקצועות  ידיעות 

אוטודידקטי27.

האיש  ביתו.  על  גם  ניכר  מעמדו 
בן  בית  לו  שהיה  חורול  בכל  היחידי 
זה  היה  הרא"מ.  היה  קומות  שתי 
העיר  בכל  ביותר  והנאה  הגבוה  הבית 
היו  “בביתו  בתוכה28.  וגן  גדולה  חצר  הייתה  ומסביבו 
שני  אוכל,  חדר  ונאים:  מרווחים  וכולם  חדרים  עשרה 

22( אי"ש 1244.
16. כמו כן, בכל מקום רשמי שמוזכר  23( בעולם ששקע, עמ' 
מצביעים,  רשימות  רבנים,  אינדקס  עסקים,  מדריכי  )כגון  שמו 

רישומים מטריים ועוד( מוזכר רא"מ כסוחר.
24( בעולם ששקע, עמ' 86.

25( ליובאוויטש וחייליה, עמ' 61.
26( בעולם ששקע, עמ' 14.

29. וראה אג"ק כ"ק אדמו"ר מוהרש"ב נ"ע, ח"ה, עמ'  27( שם, 
גדול בכללות הענין  וכאשר כבודו בקי  ידיעה בזה,  “אני חסר  קלז: 
ויודע מסת' דרכי הלמוד שלהם, בקשתי אותו ליתן לי חומר  הזה, 

בזה".
אותו  “בקרתי  שם:  ישראל,  לבני  זכרון  וראה   .19 עמ'  שם,   )28

בביתו, הוא דר בדירה מרווחת, א רבנישע הויז".

 "אליעזר משה בהר"ר אברהם נ"י מאדייעווסקי חאראל". מכתב 

מרא"מ משנת תרמ"ו על בלאנק ששימש אותו קודם פטירת אביו

המרכז המסחרי בחורול

ידיעה בעיתון 'היום' אודות 

פטירת הרב אברהם ומינויו 

של רא"מ תחתיו



התמים 48

חדר  ספרים,  חדר  חדרי-אורחים, 
ושני  חדר-שינה  הרב29,  של  עבודה 
חדרי ילדים, אחד לבנים ואחד לבנות. 
לשתי  גדול  מיוחד  חדר  אף  בו  היה 

העוזרות"30.

הרא"מ  של  לצדו  כי  לציין  ראוי 
גורארי'  שמואל  ר'  בהמשך  כיהן 
כאב"ד העיר. מכיוון שהנהגת הרבנות 
בלבד,  שניהם  על  התבססה  בחורול 
נהגו לצרף אליהם בעת הצורך דמות 
כדי  לרבנות  שנסמכה  שלישית 
להשלים הרכב של בית דין. עם זאת, 
ביותר  נדירות  היו  אלו  התכנסויות 

בשל זהירותם בענייני גיטין. החשש נבע מהצורך לציין 
ומכיוון  לעיר,  הסמוך  הנהר  שם  את  בגט 
שנהר ה'חורול' זרם במרחק ניכר מן העיר 
גט  מפני  שמואל  ור'  רא"מ  חששו  עצמה, 

פסול ולכן נמנעו מלסדר גיטין בעירם31.

עוז ותבונה בבית המשפט

הסתפק  לא  רא"מ  חורול,  בעיר  כמנהיג 
בחזיתם  עמד  אלא  ייצוגי,  רבני  בתפקיד 
בתולדותיו  שנקשרו  מאבקים  כמה  של 
כרב העיר. הדבר החל 
לאחר  שנים  מספר 
עלותו על כס הרבנות, 
יזם  הרא"מ  כאשר 
בכל  יסודית  רפורמה 
ל'חדרים'  הקשור 
את  איחד  הוא  בעיר: 
סידר  ה'חדרים',  רוב 
לכל  משותפת  קופה 

המלמדים והקים ועד מיוחד שינהל 
אותם32.

הועד בניהולו של רא"מ שכר מבנה 
נוספים  מלמדים  הזמין  חצר,  עם 
היה  שונות.  לימודיות  שיטות  והכניס 
אך  כיום,  המקובלת  במתכונת  תורה'  ‘תלמוד  מעין  זה 
ועוז  תבונה  שדרש  חלוצי  רעיון  זה  היה  ימים  באותם 
בכדי להוציאו אל הפועל. רפורמה זו נועדה ככל הנראה 

29( בחדר עבודתו היו לרא"מ חותמות שעליהם נוסחאות שונות: 
וכנ"ל  ובלי תואר  חותמת עם שמו ושם אביו, שמו לבד, עם תואר 

בעברית וברוסית )בעולם ששקע, עמ' 30(.
30( בעולם ששקע, עמ' 29.

31( שם, עמ' 14.

32( שם, עמ' 23.

ב'חדרים'  הלימוד  רמת  את  לשפר 
המסורתיים ולהתאימם לצרכי השעה 
מבלי לוותר על קוצו של יו"ד בחלק 

הרוחני.

הספר  בית  פתיחת  על  השמועה 
החדש עשתה הד בכל האיזור, ואחד 
מהמלמדים בבית הספר, ר' משה דוד 
מטעם  “הרב  כך33:  זאת  תיאר  אסנר, 
הממשלה הנכבד ה' מאדאיעווסקי פה, 
שם זה כבר עינו ולבו לעשות תקונים 
העבר  ובקיץ  בעירנו,  החנוך  בדבר 
בחדרים  לתלפיות  בנוי  בית  לו  שכר 
מרווחים בעצם העיר, ופארהו ויעמד 
קתדראות  וגם  לתלמידים,  מושב  יפים  ספסלים  בתוכו 
למורים ויבחר לו חמשה מלמדים הגונים אשר 
ישרו בעיניו, וישם לפניהם את סדר הלימודים, 
ובסדר  קבועות  בשעות  וחול,  קדש  למודי 
נכון. בבית הזה הקשיבו לקח תשעים נערים, 
הספר  בית  אל  יום  יום  בא  מאדאיעווסקי  וה' 

להשגיח על כל הליכותיו".

גדר'.  'פריצת  בשינוי  שראו  מי  היו  אולם, 
הללו הלשינו לשלטונות כי מספר התלמידים 
בבית הספר חורג מהמכסה המאושרת, ורא"מ 
של  סופו  המלמדים.  עם  יחד  לדין  נתבע 
המשפט הוטלו על כולם קנסות כבדים, כאשר 
קנסו של הרא"מ היה הגבוה מכולם34. למרות 
המחיר האישי, היוזמה של רא"מ עוררה עניין 
גם  להתפשט  והחלה  היהודית  בעיתונות  רב 

לערים סמוכות.

ניצב  תרנ"ג,  בחורף  מכן,  לאחר  כשנתיים 
הפעם  ממשלתית.  תביעה  מול  שוב  רא"מ 
בכך שהסמיך  בעיר,  השו"בים  עם עשרת  יחד  הואשם, 
הרוסי  שהחוק  סמכות   - ובריתות  חופות  לבצע  אותם 

העניק לרב מטעם הממשלה בלבד.

33( המליץ, כ"ג חשון תרנ"א, עמ' 3.
34( ראה גם: משה דוד אסנער, ‘לשאלת החינוך', בתוך: גן פרחים, 

ווארשא תרנ"א, עמ' 103.

בלאנק של 

רבנות חורול, 

עליו חתום הרב 

מדייבסקי

הרב אליעזר משה

בנין וועד הפועל 

המחוזי בחורול

“הוא היה רב בעל 
‘הדרת פנים‘. 

הליכתו מהירה 
נסערת ובטוחה, 

מבטו תקיף, וכולו 
דוגמא חיה גם 
של ‘הדר בני 

אדם – תורה‘ וגם 
של ‘תורה וגדולה 

במקום אחד‘“



התמים 49גליון ס'

בבית המשפט בפיקחות  רא"מ טען 
כי אין באפשרותו לערוך כמה טקסים 
נאמנים  שלוחים  מינה  ולכן  במקביל, 
נותר  שהוא  תוך  בשמו,  שיפעלו 
הרשמי  הרישום  על  הבלעדי  האחראי 

השופטים  בפנקסים. 
זיכו  טענתו,  את  קיבלו 
השו"בים,  ואת  אותו 
המאפשר  תקדים  וקבעו 
שלוחים  למנות  לרב 

למשימות הקודש.

היה  במשפט  הניצחון 
בעיתונות  דבר  לשם 
לאחר  התקופה35. 
בביתו  נערכה  המשפט 
הודיה  סעודת  רא"מ  של 
רא"מ  חזר  בה  חגיגית, 
ולאחריו  חסידות  מאמר 
החסידים  ורקדו  ניגנו 
במכתב  בשמחה36. 

הרא"מ  תיאר  מכן,  לאחר  שכתב  מפורט 
את גודל הסכנה ממנה ניצל:

. ואותי   .  302 “את עשרה השו"ב האשימו ע"פ סעי' 
כאשר נתתי רשיון על דבר שאינני מורשה ע"ז האשימו 
מן  להרחיק  או  יש  זה  עבור  העונש   .  .  341 סעי'  ע"פ 
המשרה עולמית. או ח"ו לשבת בקרפאסט37 עד 1 שנה 
עם 4 חדשים . . בהצטדקותי בארתי בארוכה את מצב 
הענין כמו שהוא . . הקטיגור אמר כי עון מאדייעווסקי 
הוא  חטאו  וכי  חוק  העביר  הוא  כי  ספק  בלא  נתברר 
נגלה  דבר  הצטדקותו  להיות  אך   .341 בסעיף  המבואר 
לעין ע"כ לא אוכל לחייבו. וכן ע"ד יתר הנאשמים כאשר 

המה עשו הכל ברשות מאדייעווסקי אין להאשימם".

ומסיים: “תודה לה' על כל החסד אשר גמלני כי נתנני 
לחן ולחסד כו' . . מסופק אנכי אם הוא דבר אשר ללמד 
צו  ניתן  אשר  קייעוו  בפלך  בפרט  יצא  כולו  הכלל  על 
משה"פ38. עכ"ז לא נפלאת הדבר בעינינו כי אף במעט 

השתדלות בגופ"ר39 אפשר לתקן גם עתה הדבר"40.

קשר אישי וחשאי

מן  חרגה  הרש"ב  לאדמו"ר  רא"מ  של  התקשרותו 

35( הצפירה, ט' ניסן תרנ"ג, עמ' 2. המליץ, ד' ניסן תרנ"ג, עמ' 4.
36( בעולם ששקע, עמ' 36.

37( =בכלא.
38( =משרד הפנים.

39( =בגופים רשמיים.
40( אי"ש 5100.

ההגדרות המקובלות, היא אופיינה 
הרבי,  מצד  דופן  יוצא  באמון 
ובמעורבות  נדירה  אישית  בקרבה 
המורכבות  בתוכניותיו  עמוקה 
רחש  הרש"ב  אדמו"ר  ביותר. 
ובאגרותיו  עמוקה,  חיבה  לרא"מ 
"ידיד  בתואר  פעם  לא  אליו  פנה 
נפרשת  הקודש  באגרות  נפשי". 
מסכת התכתבות ענפה של עשרות 
מכתבים, המלמדים על הקשר הקרוב והייחודי 

ביניהם.

מצידו, היה רא"מ מקושר לרבי בלב ובנפש, 
והקדיש את חייו למימוש שליחויותיו השונות. 
מסירות  קרובות  לעיתים  דרשו  אלו  משימות 
יפה  ש'השתיקה  בעניינים  והתעסקות  נפש 
להם', אך רא"מ נעתר לכל בקשה ומילא אותה 
התבטא  התקשרותו  עוצמת  על  בדקדנות. 
פעם אחד ממכיריו41: "אזוי ווי א מתנגד רעדט 
זיך, אזוי ר' משה רעדט  וועגען  א גאנצען טאג 
שמתנגד  ]=כשם  רבי'ן"  וועגען  טאג  גאנצע  א 
ר' משה מדבר כל  מדבר כל היום על עצמו, כך 

היום על הרבי[.

היה  הקשר  של  ביותר  המובהקים  המאפיינים  אחד 
שותף  רא"מ  של  היותו 
של  הכמוסים  לסודותיו 
במכתבי  הרש"ב.  אדמו"ר 
לא  מופיעה  אליו  הרבי 
להישמר  הדרישה  פעם 
בנוגע  מוחלטת  בסודיות 
הפרק42.  שעל  לעניינים 
למעשה  שימש  רא"מ 
של  המבצעת'  כ'זרוע 
רגישות  במשימות  הרבי 
רבה,  פיקחות  הדורשות 
בפני  בפרק  נרחיב  עליהן 

עצמו אי"ה.

אחד  יום  כי  מסופר 
עשירה  נוכרית  הגיעה 
הרש"ב  אדמו"ר  לחצר 
כי  בטענה  בליובאוויטש 

הוכחות.  בידיה  היו  לא  אך  אותה,  רימה  יהודי  סוחר 
הועבר  עניינה  אך  נשים,  מקבל  אינו  שהרבי  לה  נאמר 
אליו. באותו זמן שהה רא"מ בליובאוויטש, והרבי הורה 

41( התמים לט, אד"ר תשע"ו, עמ' 52.
אדמו"ר  כ"ק  אג"ק   .21 עמ'  ומעין,  קונטרס  לדוגמא:  ראה   )42

מוהרש"ב נ"ע, ח"א, עמ' צט. ח"ב, עמ' תיז-ח. ח"ד, עמ' קה.

 מכתבו של רא"מ 

אודות המשפט

 עיתון המליץ בדיווח 

אודות המשפט

"מאהבי נפשי". מכתב 

ההזמנה של אדמו"ר הרש"ב 

לחתונת אחותו שנשלח לרא"מ



גליון ס'התמים 50

שהיא תפנה אליו כדי שיסדיר את הנושא. הרבי 
ייתכן ובעלה נמנה על אנשי  הוסיף בחשש כי 
לאי-נעימות  להוביל  שעלול  דבר  המלוכה, 
קשה. לבסוף התברר כי אכן בעלה היה מגדולי 
העניין  את  הסדיר  בחוכמתו,  רא"מ,  המלכות. 

לשביעות רצונה המלאה43.

אדמו"ר הרש"ב הסתמך לחלוטין על שיקול 
לעסקנות  שנגע  עניין  ובכל  רא"מ,  של  דעתו 
הודות  מעורב.  יהיה  שרא"מ  ביקש  הכלל, 
הכלכלי,  ומצבו  הציבורי  מעמדו  לכישרונותיו, 
לניווט  ביותר  המתאימה  הדמות  רא"מ  היה 

המהלכים שביקש הרבי לקדם44.

למרות זאת, רא"מ לא חפץ בעסקנות זו מצד עצמו. 
תרנ"ח,  משנת  ירושלימסקי,  רמ"נ  למחותנו  במכתבו 
עמוס  היום  “להיות  עליו:  המוטל  העומס  את  תיאר 
העירתי  אשר  את  לקיים  בוער   .  . והטרדות  התלאות 
בכל  אשר  שליט"א  אדמו"ר  כ"ק  כי  האחרון  במכתבי 
בהתאסף  הכלל  בעניני  עוסק  הוא  ומאודו  ונפשו  לבו 

עם נכבדים רבים ובראשם 
ופולין  רייסין  מחסידי 
הרה"ג  עם  התראה  ואח"כ 

בוויטעבסק  מקאוונא  הרצ"ה 
אחת  דעה  לכלל  באו  וכולם 
בקשר  להושיב  מההכרח  אשר 
איש תמידי אשר יהי' עינו וליבו 
מצב  אחרי  ולדרוש  לחקור 
החומריים  הענינים  ותהלוכות 

והרוחניים".

“ואם  בענווה:  הוסיף  רא"מ 
בי  מצאו  מה  בנפשי  ידעתי 
ודרשו  עלי  עיניהם  נתנו  כי 
ובמכתבים  טעג'  בכמה  ממני 
כ"ק  פקודת  ע"פ  להסכים  לבא 
אשר  את  והשיבותי  שליט"א. 

באפשר לעשות"45.

ניתן היה לסבור כי אדם כרא"מ, שהיה 
מורגל בענייני מסחר רחבי היקף, ישמח 

43( ליובאוויטש וחיילה, שם.
את  לדרוש  כדאי  “לפי"ד  מז:  עמ'  ח"ג,  שם,  לדוגמא:  ראה   )44
ידידינו הר"מ מאדייעווסקי מחאראל שיבוא ג"כ . . ויהי' לעזר בהכנת 
מאד  הי'  “נחוץ  שכח(:  עמ'  )שם,  ועוד  לכסף".  ובמוצא  הבקשות 
שיהי' אצלינו איש מיוחד . . שיעיין ויפקח בהענינים ואיזה חדשים 
בשנה יהי' בפ"ב, אבל מה לעשות שאין לע"ע האיש המוכשר לבד 

הרמ"ד שי'".
45( אי"ש 2602. על שולי המכתב כתב רא"ח: “מכתבי זה אחר 

הקריאה ידון לקריעה".

בעסקנות  להשתלב  ההזדמנות  על 
עולה  שנה  באותה  נוסף שכתב  אך ממכתב  הציבורית, 
שאיפה הפוכה: "מלבד כי לא אוכל לקבל עלי אף תנועה 
יותר מזה לא  קלה לעזוב את ביתי ולסבב בערים. עוד 
כולנה  המטרה.ועל  תושג  ידה  ועל  בה  אשר  הדרך  זו 
רחקו  האלו  הדברים  ייעשו  ידן  על  אשר  הממוצעים 
מעורבות  מפני  חשש  הביע  אף  הוא  מדעתנו".  דעתם 
"ובאמת  השלטון:  ברשויות  הרבני  הממסד  של  יתרה 
יתוודעו  שיותר  מה 
תרבו  לרשות  הרבנים 
גזירות  עול  עליהם 
ויגרמו  ר"ל  קשות 
ח"ו  לאשתכח  לתורה 

מישראל"46.

התמסר  רא"מ 
וכל  הרש"ב  לאדמו"ר 
בשם  היה  שעשה  מה 
אחר  למלא  הנכונות 
תרנ"ט,  בשנת  הרבי.  של  רצונו 
שליחות  למלאות  הוצרך  כאשר 
הרש"ב  אדמו"ר  עליו  שהטיל 
עם  יחד  שיעבוד  עי"ז 
עסקן מסוים, הרגיש רא"מ 
רק  פועל  עסקן  אותו  כי 
כספיים,  אינטרסים  בשל 
לבצע,  “עינו  עליו:  והתבטא 
של  עניין  הוא  בעיניו  הדבר  וכל 

פרנסה ורווחים! קשה לי לשבת במחיצתו"47.

לימוד התורה בין טלז לליובאוויטש

על אף שביום-יום היה רא"מ טרוד בענייני עסקנות 
ציבורית ומסחר רחב היקף, הוא נודע בראש ובראשונה 
ניתן  לכך  מוחשי  ביטוי  חכם48.  ותלמיד  מופלג  כלמדן 

46( אי"ש 1269.
47( בעולם ששקע, עמ' 87.

48( ר' שנ"ז בעזפאלאוו בזכרונותיו )נדפסו בקובץ ליובאוויטש, 

תחנת הרכבת בחורול

העתק שעשה אדמו"ר הריי"צ 

ממכתבו של אדמו"ר הרש"ב 

לרא"מ משנת תרס"ט

לצד הצילום כתב אדמו"ר הריי"צ: "העתק מכתבי כי"ק 

הוד כ"ק אאמו"ר הרה"ק זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע אשר 

צלמו מר חיים ליבערמאן בכסלו תרצדי"ק".

צילום המכתב המקורי 

שהגיע לידי אדמו"ר 

הריי"צ עשרות שנים 

לאחר מכן.



התמים 51גליון ס'

עטו,  פרי  לראות בתשובות ההלכתיות 
אשר נדפסו בספר השו"ת של מחותנו, 
למדנותו  לצד  ירושלימסקי.  הרמ"נ 
האישית, פיעמה בו תמיד שאיפה עזה 
לעסוק  חייהם  את  יקדישו  ילדיו  כי 

בתורה.

השורשי  התורני  לחינוך  חיה  עדות 
בן- אחיינו,  מספק  בצאצאיו  שנטע 
רא"מ  של  חסותו  בן  דינור, שהיה  ציון 
ללמדני  הנהיג  "הדוד  קצרה:  לתקופה 
למדתי  שלא  לימודים  כמה  במיוחד 
ראשית  אליהם,  שמעתי  לא  אף  אותם 
לפירוש  הרמב"ם  הקדמת   – כל 
המשניות . . הוא גם השגיח עלי, שנוסף 

אלמד  בחדר  לומד  שאני  הלימודים  על 
בכל יום פרק משניות ואחרי-כן שני פרקים עם 'תפארת 

ישראל' של ר' ישראל ליפשיץ"49.

כדבר  תורה  בדברי  ילדיו  עם  לשוחח  הקפיד  רא"מ 
שבשגרה50. דינור מתאר דיאלוג שקיים עמו, בו 
הבהיר רא"מ את היעדים הנדרשים מילד יהודי: 
"בן עשר למשנה – פירוש הדבר שכשתהיה לבן 
אותו  שאלתי  במשנה.  בקי  להיות  עליך  עשר 
כשתהיה  כן,  ענה:  לתלמוד?  חמש-עשרה  ובן 
בן חמש-עשרה עליך לגמור את הש"ס, את כל 

התלמוד".

בשיחה  ילדיו  עם  להיכנס  נוהג  היה  רא"מ 
בדברי תורה והוא ממשיך ומתאר דיאלוג שהתקיים בינו 
לבין רא"מ. רא"מ הבהיר לו: “בן עשר למשנה – פירוש 
במשנה.  בקי  להיות  עליך  עשר  לבן  שכשתהיה  הדבר 
שאלתי אותו ובן חמש-
ענה:  לתלמוד?  עשרה 
חמש- בן  כשתהיה  כן, 
לגמור  עליך  עשרה 
כל  את  הש"ס,  את 

התלמוד"51.

לראות  כמיהתו 
עמל  הבא  הדור  את 
בתורה ניכרת היטב גם 
במכתבו לחתנו לעתיד 
“ידעתי  תרמ"ח:  משנת 
לכם  מזומנים  עתים  כי 

 )566 עמ'  תשע"ד,  ברוקלין 
בבואו להגדיר את רא"מ כתב: “סוחר, למדן וחסיד".

49( בעולם ששקע, עמ' 29.
50( שם, עמ' 81.
51( שם, עמ' 30.

אף  הגיעו  לא  טרדותיכם  אבל  לתורה, 
מכתבים  לי  העריכו   .  . תלאותי  לחצי 
בתדירות ובאריכות וכתבו לי מחידושי 
תורתכם, ואני אם יהי' לי הרוחה להשיב 
לכם מה טוב אולם למצער אתענג על 

רוב טוב ולראות ברכה בלימודכם"52.

כבירים  מאמצים  השקיע  רא"מ 
ראוי.  למלמד  יזכה  שבנו  להבטיח  כדי 
את  מפרט  הוא  תרמ"ו  במכתבו משנת 
הנימוקים לבחירת מלמד פרטי עבורו: 
מפאלאצק  גדלי'  מ'  הותיק  "המופלג 
במכתבי  אודותו  כתבתי  אשר  הוא 
האחרון. אני מכיר אותו . . אופן לימודו 
יכיר כ' אף כי איננו מהבקיאים עכ"ז יש 
לו שכל ישר ללמוד גפ"ת לעומקה של 
הלכה ולא בדרך חריפות. רק ע"פ דרך האמת. ולא בדרך 
עקלתון. כן הוא משכיל בדרכי חסידות חב"ד וגם העיקר 

כי הוא י"ש".

לה'  "ואקוה  בתקווה:  חתם  המכתב  את 
בלימודו  נחת  ת"ל  ימצא  נפשי  בני מחמד  אשר 
ללמוד  זה  לבבו  והי'  יתן  מי  עמדו.  ובהתחברו 
. כל דבר תשוקתי ומבטחי   . בתשוקה הנאותה 
בה' משגבי כי בני היקר שי' יראה ברכה בלימודו 

ובאהבת ה' ישגה"53.

כעשר שנים לאחר מכן, כאשר הגיע בנו יהודה 
לייב לגיל ישיבה, נשלח הלה לישיבת טלז. רא"מ, 
שסלד מדרכי החינוך של ה'מתנגדים' בליטא, עשה זאת 
למחותנו  במכתב  חששותיו  את  וביטא  ברירה  בלית 
שמה  אסע  הבע"ל  הקיץ  בימי  "אי"ה  תרנ"ז:  מאביב 
לראות מהות הישיבה . . לעצמי אינני מאמין לרבני ליטא 
כי ישימו עיניהם על הדרכת הנערים אשר בצוק העתים 
הללו עלולים המה ח"ו להיות כלהט החרב המתהפכת. 
ולשיטתם כי תורה מכפרת על הכל, כידוע הרשות נתונה 
להתלמידים לעשות כחפצם. וכן צוותי מפי כ"ק אדמו"ר 
שליט"א. היינו שבאמת בני שי' יש לו פרומקייט טבעית. 

אבל בלא הדרכה אין אנו בטוחים כו'"54.

בשלהי אותה שנה, עם הקמת ישיבת תומכי תמימים 
בליובאוויטש על ידי אדמו"ר הרש"ב, עבר בנו של רא"מ 
לרא"מ  הריי"צ  אדמו"ר  פנה  תר"ס,  בשנת  בה.  ללמוד 
הישיבה  של  הייחודית  מעלתה  את  המתאר  במכתב 

וביקש ממנו להירתם לאחזקתה55:

52( אי"ש 5073.

53( אי"ש 5074.

54( אי"ש 3459.
55( אג"ק כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ נ"ע, ח"א, עמ' ז-ח.

העתק בכתי"ק של אדמו"ר הריי"צ מרשימת 

הרבנים שנקראו ע"י אדמו"ר הרש"ב לבוא 

לאחת מאסיפותיו בעניני עסקנות הכלל. 

השורה השלישית מופיע שמו של רא"מ

הרב משה נחום ירושלימסקי, מחותנו של 

רא"מ. תמונה שצולמה בשנת תרע"ד, כשבוע 

לפני פטירתו

בן-ציון דינור, תרפ"א



גליון ס'התמים 52

כזה  יתום  בדור  “באמת 
ימצאו נערי' אשר קרבת אלקי' 
את  נושאי'  המה  ואליו  ידרשו, 
לבם ונפשם כו'. .  וכמו שכתוב 
במ' “וכל רואם יכירם אשר המה 
זרע ברך ה''' ובאמת הוא חידוש 
על  הטוב  ה'  וירחם  נפלא. 
הח'56  את  ויחי'  עדתו,  שארית 
הנ"ל בטל תורה ועבודה כהיום 
הזה ועוד יותר למעלה מעלה".

ובהמשך המכתב: “ . . כוונתי 
במכ׳,  מבוארת  והיא  הצגתי 
וחכם כמו כת״ר שי׳ יבין כוונתי 
הגבירי׳  אשר  הוא  העיקר  בזה, 
הנכבדי׳ שי׳ יכניסו א״ע מבפנים 
לבם,  לוח  על  ויחקקו  להעסק, 
כי עליהם מוטל החוב להשתדל 

בקיום הדבר הלזה כו׳".

כתב  שנים,  מספר  כעבור 
ייחודה של  על  רא"מ למחותנו 

המושם  הדגש  בזכות  הישיבות,  שאר  לעומת  הישיבה 
מתפרסם  המלא  המכתב  התלמידים57.  הדרכת  על  בה 

בנספח לכתבה זו.

]במאמר המוסגר אציין כי יהודה לייב בנו של רא"מ 
בא בקשוה"ת באביב תרס"ח58 עם ברכה ליברמן, ועבר 
לאחר  בתורה"59.  לעסוק  באפשרו  ש"יהי'  למקום  אז 
נישואיו בשנת תרס"ט60 התגורר בהומל61, ובשנת תרצ"א 
ללנינגרד62. הוא נפטר בכ"א טבת תש"ב, במהלך המצור 

56( =החברה.
57( אי"ש 4892.

58( אג"ק כ"ק אדמו"ר מוהרש"ב נ"ע, ח"ד, עמ' רנח.
59( שם. וממשיך: “שלפי ידיעתי בו מכבר בזה איוותה נפשו בטח 

כן הוא גם עכשיו".
60( במכתבו של אדמו"ר הרש"ב לאביו כתב )אג"ק כ"ק אדמו"ר 
בעד  מז"ט  בברכת  מברכו  “הנני  תעח(:  עמ'  ח"ב,  נ"ע,  מוהרש"ב 
כ"ק  )אג"ק  הריי"צ  אדמו"ר  של  ובמכתבו  למז"ט",  שי'  בנו  חתונת 
אדמו"ר מוהריי"צ נ"ע, ח"א, עמ' מא(: “הנני לברך את כבודו בברכת 

מז"ט עבור נשואי בנו היקר שי' מי שהי' תלמידנו".
בנו בכ"ו אדר תרע"ה בספרים המטריים של  61( רישומי לידת 

העיר.
בתוך:   ,"Мадиевский Абрам Львович"  )62

על העיר במלחמת העולם השנייה 
וש"נ[.

תומכי תמימים בחורול

בראשית שנת תרע"ח, בעיצומה 
הראשונה,  העולם  מלחמת  של 
בליובאוויטש  התמימים  עמדו 
באשר  קשה  ודאות  חוסר  בפני 
לעתידם. לנוכח המצב, פנה רא"מ 
לייסד  בהצעה  הרש"ב  לאדמו"ר 
שישמש  בעירו,  תו"ת  של  סניף 
מקלט בטוח לתלמידים שייאלצו 

להימלט.

את  קיבל  הרש"ב  אדמו"ר 
“מש"כ  והשיבו:  בחיוב  ההצעה 
בדבר  הקודם  במכתבו  כבודו 
דבר  במחנם,  ישיבה  התיסדות 
מהטעם  ובפרט  מאד,  הוא  נחוץ 
יחי'  בני  כתב  וכבר  כבודו,  שכתב 
ועמה  מי  את  לידע  לליובאוויטש 
אנו יכולים ליתן להם, וצריך כבודו 
לבוא בזה בדברים עם בני יחי', והוא יכלכל אי"ה בדבר"63.

נדדו  כאשר  שנה,  אותה  של  החורף  בשלהי  ואכן, 
התמימים מליובאוויטש לקרמנצ'וג, נשלחה קבוצה של 
אל  בחורול64.  ללמוד  מה'שיעורים'  תלמידים  כארבעים 
התלמידים התלוו הרב יהושע ארש והמשגיח ר' שאול 
ווילנסקי. רא"מ קיבל על עצמו את ניהול הישיבה בפועל 
אותם  שיכן  הוא  התלמידים.  של  מחסורם  לכל  ודאג 
ללמוד בבית הכנסת הגדול בעיר וסיפק להם 

תנאי אש"ל מלאים65.

ולתלמידיה  לישיבה  רא"מ  של  מסירותו 
עמדה לנגד עיניו של אדמו"ר הריי"צ, ובחורף 

תר"פ שיגר לו מכתב הערכה והוקרה66: 

הרצי]א[  קפלן  שי'  ר"א  ידידנו  “בבוא 
לקבוצת התלמידים  ידידי  כבוד  ועשה  פעל  מאת אשר 
במחנם,  הנמצא  יצ"ו  תומכי-תמימים  מהמוסד  יחיו, 
למותר  כי  אם  ברו"ג,  מצבם  להטבת  התענינותו  וגודל 

מוסקבה   ,"Российская Еврейская Энциклопедия"
1995, כרך 2, עמ' 223.

63( אג"ק כ"ק אדמו"ר מוהרש"ב נ"ע, ח"ה, עמ' קלד.
64( אג"ק כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ נ"ע, חי"א, עמ' ג. אך במקורות 

שבהערה הבאה מכתב שהיה זה בתחילת קיץ תרע"ט.
65( ספר התמימים, ח"א, עמ' 86. זכרונות ר' מיכאל יהודה ליב 

כהן: שמועות וסיפורים, ח"ב, עמ' 101.
66( אג"ק שם.

יהודה לייב מדייבסקי, תרס"ה

"אבטח כי כת"ר בחיבתו היתרה לשוחרי 

תורה ולומדיה יתעורר לעשות ככל אשר 

תמצא ידו". סיום מכתבו של הרא"מ לרמ"נ 

ירושלמסקי



התמים 53גליון ס'

“ר' משה שי' מודיעבסקי )הרב דחורול( אומר שחסידות בנויה 
על דוקא, דוקא כך ולא אחרת".

רא"מ נתן כמה טעמים לדבר:

"א( הלא השי״ת יכול הי׳ לברוא עולם רוחני, ולא גשמי כזה, אבל 
השי״ת ברא דוקא עולם גשמי.

ב( השי״ת יכול הי׳ לתת התורה והמצות למלאכים אבל השי״ת 
רצה דוקא לתת אותם לבני אדם.

ג( השי״ת יכול הי׳ להעלות את היהודים לשמים ושם לתת להם 
ית׳ רצה לתת דוקא את התורה  את התורה והמצות, אבל הוא 

ומצות בעולם הגשמי.

ובפרט  הרע,  יצר  לבנ״א  יהי׳  לעשות שלא  הי׳  יכול  השי״ת  ד( 
ליהודים, והוא עשה דוקא יצר הרע. מי שגדול יצרו יותר גדול.

והוא עשה  היהודים  יאהבו את  יכל לעשות שכולם  ה( השי״ת 
דוקא שכל העמים ישנאו אותנו.

ו( השי״ת יכל לעשות שכל היהודים יהיו חסידים והוא ית׳ עשה 
דוקא שמקודם נבראו מתנגדים ורק אח״כ הטובים שבהם נהפכו 

לחסידים.

ז( השי״ת יכל לברוא שלכל החסידים יהיו כשרונות נעלים ראש 
טוב ולב טוב, והוא ית׳ עשה דוקא שלכל החסידים יש כשרונות 

רגילים.

חסידישע  ילדים  יהיו  החסידים  שלכל  לברוא  יכל  ית׳  הוא  ח( 
ובעלי אמונה, אבל הוא ית׳ רצה דוקא שלילדיהם יש בלבולים 

ואי שקט בחפץ רצונם.

וכך יש המון 'דוקות', כך ולא אחרת, כל הבריאה בנוי׳ על דוקא.

דוקא נברא עולם גשמי. דוקא נתנו תורה ומצות לבני אדם ולא 
למלאכים. דוקא נתנו התורה ומצות על הארץ. דוקא נברא אדם 
עם יצר הרע. דוקא נברא מתנגד תחילה. דוקא נבראו החסידים 
יהיו  החסידים  שילדי  דוקא  תחילה.  פשוטים  כשרונות  עם 

מבולבלים עד הגיעם לבסיס איתן.

בדוקא  תלוים  כמוהם  אלפים  עשרות  ועוד  הללו  ה'דוקות'  כל 
אחד – שירצו דוקא את האמת.

ויהודי  מתנגדים,  שנולדים  הכשרונות,  מעוטי  הלידים  גם  ואז, 
ולא  הארץ,  על  והוא  הרע,  יצר  לו  ויש  אותו,  שונאים  שכולם 
ומדותיו  כשרונותיו  את  לעבד  יוכל  גשמי,  ובעולם  מלאך, 
הטבעים, ואז יהי' מתתנגד חסיד, וכל העמים יודו שצריך לאהוב 
יהודי, והיצר הרע יהפך ליצר טוב, ועולם הגשמי יתחיל להאיר 
ברור כמו השמים, אז יבינו המלאכים שהנשמות גבוהות יותר"1.

כאן  והובאו  ביידיש  הם  המקור  הדברים  תמח.  עמ'  ח"א,  שם,  אג"ק   )1
מהתרגום שנדפס בליובאוויטש וחייליה, עמ' 62-65.

 מאימרותיו של 

ר' אליעזר משה

אקיים  חובתי  ורק  בזה,  מצדי  התודה  הוא 
ומקרב לבי הנני מגיש תודתי לכת"ר על נועם 
פעולתו הלזו, בהעבר, וגודל הבקשה בהעתיד 
להתענין בכל הנוגע במעמד ומצב המערכה 
הלזו, ולעורר הראוים להתעורר לכל דבר טוב 
הזה  המוסד  את  לחזק  יואילו  אשר  ומועיל, 

בכל האפשרי".

שקיעה עצובה

שנת תרע"ט הביאה עמה חורבן על יהודי 
החיילים  שביצעו  אכזרי  פוגרום  חורול. 
של  שובל  אחריו  הותיר  העיר,  את  שכבשו 
שוד וטבח. עם סיום המלחמה, נותרה חורול 
היהודית חרבה. מנין היהודים בה צנח פלאים, 
השביעי  העשור  את  חצה  שכבר   - ורא"מ 
לחייו - מצא את עצמו מנהיג קהילה מדממת 
עם  יחד  ההריסות.  מבין  להשתקם  המנסה 
התייצב  השיקום,  ניסיונות  מול  אל  זאת, 
השלטון הקומוניסטי החדש והחל למגר ביד 

ברזל את מוסדות הדת במדינה.

זמן  באותו  שקיעה.  של  תקופה  זו  הייתה 
הגיעו  והמוסדות  הרש"ב,  אדמו"ר  הסתלק 
התפזרו  הישיבות  תלמידי  נורא.  לשפל 
מאימת  והסתתרו  מחתרתיים,  סניפים  בין 
הזו  הקודרת  המציאות  בתוך  השלטונות. 
נותר רא"מ לבדו. ילדיו העתיקו את מגוריהם 
ומעמיקה,  הולכת  כששיבתו  והוא,  מהעיר, 
החל להבין את תווי פניו של העולם החדש 

שצמח סביבו.

בעשור זה החלו לפקוד את רא"מ מחלות 
מרחוק,  תפקודו.  על  שהקשו  ומכאובים 
הנהגת  אחר  לעקוב  ניסה  חולשתו,  מתוך 
בדור  ליובאוויטש 
הסתלקות  שאחרי 
הרש"ב.  אדמו"ר 
כתב  תרפ"ד,  בשלהי 
הריי"צ:  אדמו"ר  לו 
ועניניו  הזמן  "טרדת 
כי  עד  כה  מקיפים 
לבוא  באיש  רוח  אין 
אולם  בכתובים", 
הוסיף:  זאת  עם  יחד 
לדעת  אכסף  "מאד 
מנועם שלומו הטוב 
עמו  אתו  ומהנעשה 



גליון ס'התמים 54

לטובה ולברכה"67.

למרות המחלה שמנעה ממנו להשתתף פיזית 
בכינוסים הציבוריים של הדור החדש, קולו של 
המפורסמת  קורסטון  בוועידת  נדם.  לא  רא"מ 
שנערכה בחורף תרפ"ז, שלח רא"מ טלגרמה אל 
ועד המארגן, ובה כתב: "מברכים את ההתוועדות 
היעדרי  על  מצטער  אני  הנכבדים  הרבנים  של 
בשל מחלה מאחל השגת אישור להקים קהילות 
הצרכים  כל  את  לנהל  רשות  דתיות  יהודיות 
הרב  החלטות.  לי  להודיע  מבקש  הדתיים 

מדייבסקי"68.

הקשר עם אדמו"ר הריי"צ המשיך במכתבים קצרים 
"בקשתי  לו:  כתב  תרפ"ט  תשרי  בכ"ד  דאגה.  ומלאי 
במאד מאד מזמן לזמן להודיענו משלומו הטוב, ואכפול 
בברכתי כי יחזק השי"ת את בריאות כבודו, ואין אני רוצה 

ידיעת  רק  ארוכים  מכתבים  בכתיבת  להעמיס 
שלומו הטוב"69. באותו חורף, שלח רא"מ ברכת 
בתו  נישואי  לרגל  הריי"צ  לאדמו"ר  טוב  מזל 
הרבנית עם הרבי מלך המשיח. אדמו"ר הריי"צ 
השיבו בהתרגשות: "שמחתי היתה כפולה לראות 
הצטערתי  תוכנו  על  אמנם  ידידי,  כבוד  יד  כתב 
במאד, השי"ת יחזק בריאותו ויאריך השי"ת ימיו 

ושנותיו בטוב ובנעימים"70.

וגילו שהגיע לגבורות,  נכח חולשתו המגברת 
הציע רא"מ לעבור להתגורר לצד בניו. ועל כך המשיך 
בניו  במקום  לגור  "ההעתקה  במכתבו:  הריי"צ  אדמו"ר 
בגו'".  ידידי  כבוד  בעזר  יהי'  והשי"ת  היא  נחוצה  שי' 
מכן,  לאחר  שנה 
מהתכתובת  ניכר 
הכלכלי  מצבו  כי 
הדרדר,  רא"מ  של 
לרבים  שקרה  כפי 
השלטון  תחת 
 . י ט ס י נ ו מ ו ק ה
הריי"צ  אדמו"ר 
בכאב:  לו  כתב 
 – ידו  כתב  "ראיית 
מאד החי' אותי, אף 
גרם  מכתבו  שתכן 
ועגמ"נ  רב  צער  לי 

67( אג"ק שם, ח"א, עמ' תכב.
68( תיק וועידת קורסטון, הארכיון הממלכתי-מחוזי של זי'טומיר. 

התפרסם ע"י הר"י מונדשיין בעיתון 'כפר חב"ד', גיליון 937 ואילך.
69( אג"ק שם, חט"ז, עמ' רמג.

70( שם, ח"ב, עמ' קסג.

לי שום  אין  זו  נפשי מאד, אבל בשעה  . מצבו מדכא   .
אפשרות לעזור במה שהוא"71.

רא"מ  עזב  תרצ"ב  בשנת 
סופית את חורול והתיישב בעיר 
סנובסק. אדמו"ר הריי"צ השיב 
"ת"ל  משם:  הראשון  למכתבו 
בסדר  נסתדר  אשר 
אשר  בדירה  הראוי 
ר'  רצון"72.  שבע  אפ"ל 
יחיאל מיכל פיקארסקי, 
שנים  באותן  שלמד 
של  המחתרתי  בסניף 
מזכיר  בסנובסק,  תו"ת 
הרא"מ  את  ברשימותיו 
לעיר  שהגיע  כמי 

באותה תקופה.

המצוי  האחרון  המכתב 
הריי"צ  מאדמו"ר  בידינו 
שבט  בכ"ג  נשלח  לרא"מ, 

מאדאיעווסקי":  הרב  "סנאווסק,  הכותרת  תחת  תרצ"ד, 
ויאמצהו  יחזקהו  והשי"ת  משלומו  לשמוע  "שמחתי 
האפשרי  באופן  ובנעימים.  בטוב  ושנותיו  ימיו  ויאריך 
הנני משתדל להשיג עזרה לרעבי' והשי"ת יעזר בגו"ר"73.

הרב  נפטר  תרצ"ו74,  בשנת  משנתיים,  פחות  כעבור 
אליעזר משה מדייבסקי כשהוא בן שמונים ושבע שנים. 
ומורשת מפוארת של  ילדים  הותיר אחריו שמונה  הוא 

פעילות ציבורית ענפה והתקשרות בלתי נלאית75.

71( שם, עמ' רכט.
72( שם, עמ' שלט.

73( שם, חי"ג, עמ' רלט.
 Российская" בתוך:   ,"Мадиевский Аврум")74
עמ'   ,2 כרך   ,1995 מוסקבה   ,"Еврейская Энциклопедия

.223
הכתבה,  בכתיבת  בעדי  שסייעו  אלו  לכל  להודות  ברצוני    )75
ובניהם: מר ברוך יוניון, ספרן מכון שוקן למחקר היהדות, ויקטוריה 

פורמן וגאלה רובינסון, מצאצאי רא"מ ור' ישראל ברדה.

“אזוי ווי א מתנגד 
רעדט א גאנצען 
טאג וועגען זיך, 
אזוי ר‘ משה 
רעדט א גאנצע 
טאג וועגען 
רבי'ן“ ]=כשם 
שמתנגד מדבר כל 
היום על עצמו, כך 
ר‘ משה מדבר כל 
היום על הרבי[

הרב יהושע ארש

סנובסק

גלויה שכתב רא"מ לרי"ל צירלסון



התמים 55גליון ס'

ב"ה יום ד' כ"ב לחדש כסלו התרס"ה

כו' חסד  ועושה  ותיק  כו'  ציון  בשערי  נודע  המפורסם  הגאון  הרב  היקר  מחו'   כ' 
כש"ת מ' משה נחום שליט"א האבד"ק קייעלץ יצ"ו

כי  והוא  דאורייתא.  תמכין  של  מצוה  בדבר  הדר"ג  את  לעורר  באתי  תורה  ע"ד  באתי  עתה 
אולפנא  בית  יסד  שנים  איזה  זה  מליובאוויטש  שליט"א  אדמו"ר  כ"ק  אשר  כת"ר  שמע  בטח 
רבתי לתלמידים ותיקים וחברים מקשיבים ללמוד גפ"ת אשר כמתכונתו לא הי' בקהל חסידים. 
השגחתו  ע"פ  והכל  לשם  סמוכות  קהלות  באיזה  עוד  כן  בליובאוויטש  אשר  מלבד  והושיבם 
מספר  ועתה  שליט"א.  יצחק  יוסף  מ'  החסיד  הרב  בנו  של  הפרטית  השגחתו  וע"פ  הכללית 
התלמידים המה קרוב לחמשה מאות כן ירבו. ומדי יום הולך הדבר וגדול, כי כל אשר בינת אדם 
לו יראה בחוש את ההבדל הגדול לטוב אשר בה על יתר הישיבות אשר רובם ככולם מחוסרי 
השגחה המה בדבר הנהגת התלמידים )ואין רצוני להאריך ח"ו בגנותם של מוסדות המפורסמי', 
)הנקר' תומכי  כי לא רובם אבל כמעט כולם הלומדי' בבית אולפנא דנא  ידועים(  אך הדברים 
תמימים( המה זרע ברך ה' בהדרכה טובה וישרה בדרכי עבודת ה' ע"פ התוהמ"צ הכל כמו שהי' 
בשנים קדמוניות. ומאשר כי גם בדבר ההחזקה המה מובדלים לטובה למען לא ידעו מחסור 
יכולת  נדיבים בעלי  איזה  ובראשם  אנ"ש  והנה  זו.  עולה ההוצאה קרוב לשלושים אלף לשנה 
מחזיקים בסכומים הגונים. עכ"ז אין זה מספיק כי ההוצאה )לסיבת ריבוי התלמידים(  הולכת 
ומתגברת. ולעשות הגבלה לקבלם אין מסכים ע"ז כ"ק שליט"א ובאלו הדברים השיב לי כאשר 
אמרתי לו כי מההכרח לעשות הגבלה לטובת קיום הענין ע"ז ענני: אם נראה לפנינו כי הטובע 
בנהר פושט ידו ומבקש להצילו נענה לו כי כבר הצלנו יותר מדאי. ונעמוד על נפשו. ובזה"ז הוא 
הצלת נפשות ממש בפו"מ לכן הסכימו המנהלים לשלוח שד"ר גם לגלילות פולין )לגלילותינו 
נשלחו שד"ר מיום הוסדה( ולצרף את אחינו שבגולה אשר שם לקחת שכם במצוה זו. ומאשר 
כי בכלל עניני הישיבות אינו דבר חדש, ועוד יותר מיזה כי בשם ישיבה חדשה לא נוכל לעשות 
חו"ל, לכן הנני בזה לעורר את הדר"ג כאשר יבא השד"ר למחנם ק' לקרבו ולתקנו בעצה טובה 
הדר"ג  דברי  אשר  המקומו'  בכל  טוב  למליץ  לו  ולהיות  ק'  במחנו  לטובתו  ולהשתדל  מלפניו 

נשמעים ומתקבלים לטובה.

אם עדותי נאמנה עליו. אוכל להעיד כי בכל עת בואי לשם ועיני 
ודרך עבודתם בשקידה  הרואות את רוממות מעלת הקיבוץ הזה 
עצומה בלימודם ובעבודתם )בקרתי גם ישיבות ליטא ואדע מכל 
הנעשה גם שם(. אברך את ה' על אשר נודבנו ובחסדיו המרובים 
נחלתו  ועל שארית  וחנן על פליטת עמו  לנו שריד כמעט  הותיר 
בעבור שמו הגדול ובעבור כלי חמדתו אשר נתן לעם סגולתו כי לא 
יאומן אם יסופר לראות הועד היקר הזה. ה' יהי' במעונם ויחוננם 

סלה.

אבטח כי כת"ר בחיבתו היתירה לשוחרי תורה ולומדיה יתעורר 
לעשות ככל אשר תמצא ידו ובזה אברככו בהרמת קרנו בשביל 

ובזכות הרמת קרן התורה בתוך כעמב"י המצפים לרחמי שמים.

כנפ' מחו' דו"ש אליעזר משה מאדייעווסקי

מכתבו של הרב אליעזר משה מדייבסקי 

אודות ישיבת תומכי תמימים



גליון ס'התמים 56

שלושה פרקים או פרקים אחד?
הת' דוד ברעם ע"ה )לימים השליח ביישוב שפי( שאל 
פעם את ר' מענדל: עד עתה למדתי את הרמב"ם היומי 
במסלול של שלושה פרקים ליום, וזה קשה לי. האם כדאי 
ר'  לו  ענה  היומי?  ברמב"ם  אחד  פרק  ללמוד  שאתחיל 
מענדל: בסדר גמור, אתה יכול להתחיל ללמוד פרק אחד!

רווחה,  אנחת  קול  להשמיע  ה'תמים'  הספיק  בטרם 
שלושת  של  המסלול  את  אבל  מיד:  מענדל  ר'  הוסיף 

הפרקים ליום – אל תפסיק בגלל זה...

'אינני מקבל "דמי מגידות"...'
בליובאוויטש  'החוזרים'  אחד  שפעם  סיפר  מענדל  ר' 
אמר לרבי הרש"ב נ"ע בסיום ה'חזרה', שבסוף המאמר 
שנאמר כעת, לא התבארה התשובה על השאלה שנשאלה 

בתחילת המאמר, בקשר לפסוק של ה'דיבור המתחיל'. 

'דמי  מקבל  ואינני  'מגיד',  אינני  נ"ע:  הרבי  לו  ענה 
מגידות', ולכן איני חייב תמיד לדאוג שהסוף של הדרשה 

יהיה קשור להתחלה שלה...

)מר' מרדכי בן יעקב שי'(

הרבנית הבינה: אין עם מי לדבר...
ע"ה:  מענדל  ר'  סיפר  תש"מ  שבט  יו"ד  בהתוועדות 
חיים  של  )אבא  פאריטשער  אלי'  לי  שסיפר  סיפור  זה 
איטשע, שנפטר לא מזמן בגיל קרוב ל-90( – היה לו ראש 
זכר  הוא  נ"ע.  ]הרש"ב[  הרבי  אצל  'חוזר'  היה  הוא  טוב, 

הרבה דברים. 

במקום  ]=נופש[  בדאטשע  היה  שהוא  לי  סיפר  הוא 
שנקרא זאולשע. היה להם ]ל'פועלי ציון'[ כעס על הרבי 
נ"ע. הם נכנסו למקום שהרבי היה שם, וירו לעברו. הכדור 
חלף ממש ליד הפנים הק' של בנו, הרבי הריי"צ. הרבי נ"ע 
לגמרי.  מחוויר  הריי"צ  הרבי  איך  וראה  והביט,  שם  עבר 

הרבי נ"ע חייך וחזר לחדרו.

לשמע הירייה, יצאה הרבנית, האימא של הרבי הריי"צ, 
שהוא היה בן יחיד שלה, וצעקה: "געוואלד, מה יהיה פה?"

הרבי   – לרבנית?  לה,  ענה  שהרבי  מה  שומעים  אתם 
אמר לה: "מי אומר שהוא צריך לחיות 120 שנה? אולי 27 

שנה?" כי הרבי הריי"צ היה אז בגיל 27.

א

ב

ג



התמים 57גליון ס'

והרבנית הבינה שזהו יהודי בעל מסירות-נפש, ושהוא 
נכדו של בעל מסירות-נפש...

חסיד לא אומר: "אני אומר"
מספרים שהיה מתנגד בשם ר' אייזל חריף. הוא חיבר 
איזה ספר, בשנים ההן שמו היה מוכר. הוא היה עילוי. 
ועדין,  חסידי  יהודי  פשוט.  חייט  והיה  חסיד,  היה  אביו 
אבל לא למדן. כשר' אייזל היה בדוינסק, התקיימה שם 
אמר  אחד  וכל  המתנגדים  גדולי  כל  של  גדולה  אסיפה 
השני,  את  לעקוף  ניסה  אחד  כל  תורה'.  'שטיקל  איזה 
'אריבערשטייגן דעם אנדערן' ]=לעקוף את חברו ולעבור 
אותו[. ר' אייזל חריף אמר את ה'תורה' הכי מוצלחת מכל 

הגאונים הגדולים שהיו שם. 

באותה אסיפה נכח גם אביו, שהיה כאמור 
תהילים  )"א  תהילים  שאמר  פשוט  יהודי 
זאגער"(. מה הוא מבין ב'תורות' שאמרו שם? 

'תורה' שאמר שם אחד הגאונים  אחרי כל 
בנוסף  לכן,   – גאון  בן  גאון  היה  הוא  והרי   –
ל'תורה' של עצמו, אמר גם 'תורה' משל אביו. 
אייזל לא  לר'  וכך אמר אבא מארי'. אבל  'כך 
היה מה לומר בשם אביו, ולכן אמר כך: 'אבי 
היא  בגד  של  חדשה  סחורה  שחתיכת  אמר 
טובה יותר ממשהו ישן ומשומש שתפרו אותו 

כמו חדש'. 

נו,  אביו:  את  אייזל  ר'  הדרשה שאל  אחרי 
ממנה?  שנבע  ומהכבוד  מהדרשה,  נהנית 
ענה לו אביו: הכל היה בסדר גמור, אבל דבר 

אחד הפריע לי: שמתי לב שכל אחד מהדוברים אומר 
'ואני אומר, ואני אומר' )'און איך זאג, און איך  כל הזמן: 
זאג'?! אתה בא  'איך  זאג'(. למה כל הזמן צריכים לומר 
אומר'  'אני  לעולם:  תאמר  אל  חסידים.  של  ממשפחה 

)'איך זאג'(. 

)מהתוועדות יו"ד שבט תש"מ(

מרק עוף או תפוח?
באדמו"ר  מעשה  ע"ה:  מענדל  ר'  סיפר 
מחסידי פולין שהגיע פעם להתארח בשבת 
באיזו עיירה. בעת סעודת ליל שבת נכח במקום 
נטל כף מהמרק  ילד מחסידי חב"ד. האדמו"ר 
שבצלחת של האדמו"ר, ונתן למשמש שלו כדי 
שיגיש לאותו ילד: 'יוכא'לה ]=מרק עוף[ לכבוד 

שבת'. המשמש הגיש את כף המרק לילד, אך הילד 
שאל: 'מיהו השוחט ששחט את העוף?' המשמש כעס על 

הילד, אבל האדמו"ר שמע זאת ומיד לקח תפוח, והושיט 
למשמש כדי שייתן לאותו ילד: 'עפאלע ]=תפוח[ לכבוד 

שבת'. 

היה  מהסיפור  מענדל  ר'  שהפיק  המסר 
כפול: א( הקפדתו של ילד חסידי, שאינו מכניס 
שום דבר מאכל לפיו, מבלי לדעת באופן ברור 
גם   – לנו  המתאימה  בכשרות  כשר  שהוא 
לך  מציע  אדמו"ר  אותו  כמו  חשוב  כשיהודי 
שבמקום  האדמו"ר,  של  פקחותו  ב(  ממנו. 
להיכנס למו"מ עם הילד לגבי בירור זהותו של 
השוחט והאם חסידי חב"ד אוכלים משחיטתו 
– החליף את מרק העוף בתפוח, שבוודאי אין 

כל שאלה לגבי ההידור בכשרותו.

)מהרב יצחק אלישביץ שי'(

'איטשע, צריכים לשמור על הפה!'
מתמיד  איטשע  ר'  החסיד  היה  השנים,  באחת 
בחרקוב, לקח הרבה 'לחיים' בשמחת תורה. הוא 
והכריז  ולוינסון,  מרקוביץ  קשישים,  חסידים  שני  לקח 
"אנחנו  בהתוועדות:  שנכחו  החסידים  קהל  כל  באוזני 
ללמוד  יגיע  שלא  שמי  ופוסקים  בית-דין,  כעת  עושים 
ממחר  החל  תורה,  שמחת  אחרי  יום  מדי  אור'  'תורה 

בשעה שש בבוקר – לא יוציא את שנתו!"

להרוויח  כדי  מאוד,  קשה  אז  עבדו  האברכים  כל 
כמו  מאיטשע  פחדו  הם  אבל  למחייתם, 
שמפחדים מרבי. הוא היה יהודי קדוש, שלמד 

והתפלל יומם ולילה, והם פחדו ממנו.

כל האברכים התחילו להגיע בבוקר ללימוד 
את  לגרש  התחילו  האברכים  נשות  חסידות. 
תישארנה  שלא  כדי  בבוקר,  מהבתים  הבעלים 
אלמנות... האברכים הגיעו ואיטשע מסר בחורף 
נמשך לאורך כל החורף, למדו  זה  אור'.  ב'תורה  שיעור 
את כל ה'תורה אור'. אחר כך בקיץ החלה עונת ה'לקוטי 

"אינני 'מגיד', 
ואינני מקבל 

'דמי מגידות', 
ולכן איני חייב 

תמיד לדאוג 
שהסוף של 

הדרשה יהיה 
קשור להתחלה 

שלה..."?

ר' איטשע מתמיד

ד

ה

ו



גליון ס'התמים 58

תורה', והוא לימד 'ליקוטי תורה' ופרק תניא.

אחד האברכים לא הגיע ללימוד החסידות, וכעבור זמן 
מה הלך לעולמו!

הדברים הגיעו לאוזני הרבי הריי"צ. בהזדמנות הקרובה 
שאיטשע הגיע אל הרבי הריי"צ, אמר לו הרבי: 'איטשע, 
לשמור  צריכים  ]=איטשע,  מויל!'  דאס  היטן  דארף  מען 

על הפה![

)מר' מרדכי בן יעקב(

פוליטיקה מנוגדת ל'קבלת עול'
לריגא,  והגיע  מרוסיה  יצא  הריי"צ  שהרבי  לאחר 
שאלו אותו עיתונאים יהודיים מקומיים באיזו מפלגה 
באותם  שם  שהיו  היהודיות  המפלגות  מבין  תומך,  הוא 
צו  שייך  ניט  זיינען  'מיר  הריי"צ:  הרבי  להם  ענה  ימים. 
קיין פוליטיק, מיר זיינען שייך נאר צו קבלת עול מלכות 
שמים' ]=איננו שייכים לשום פוליטיקה, אנו שייכים רק 

לקבלת עול מלכות שמים[.

ותלמידי  החסידים  לאוזני  הגיע  הזה  כשה'ווארט' 
ה'תמימים' ברוסיה, פירשו כך את הדברים: הסיבה לכך 
שאיננו שייכים לפוליטיקה – היא משום שפוליטיקה היא 
ההיפך מקבלת עול מלכות שמים. פוליטיקה היא פריקת 

עול מלכות שמים.

)מר' מרדכי בן יעקב(

הוכחה ל'צדיק וטוב לו'
בנימין  ר'  הידוע  החסיד  ע"ה:  מענדל  ר'  סיפר 
קלעצקער, שהיה חסיד של אדמו"ר הזקן, היה סוחר 
גדול ועמד בקשר עם כמה פריצים גדולים. הפריצים ידעו 
כדי  בניסיון  אותו  להעמיד  רצו  אבל  קדוש,  איש  שהוא 

לראות במו עיניהם אם הוא באמת איש קדוש. 

פעם, כשר' בנימין היה אצלם, כיבדו אותו בשתיית 
כוס חמין )"טיי"(, והטילו בכוס מאכל שלא היה כשר 
לפני  לשתותו.  שאסור  בפשטות  להם  מובן  והיה 
שהושיט את ידו כדי לקחת את הכוס ולשתותה, נפלה 
הכוס ונשברה, וראו כולם איך הוא ניצל משתיית דבר 

שאינו כשר. 

כך  על  אמר  הזקן,  אדמו"ר  לאוזני  הדברים  כשהגיעו 
היה  שאילו  לו",  וטוב  "צדיק  במדרגת  הוא  בנימין  שר' 
תיפול  שהכוס  זוכה  היה  לא  לו"  ורע  "צדיק  במדרגת 

ותישבר כדי להציל אותו. 

)מרשימות הת' שמעון פוטאש ע"ה(

כסף עם חיות, וכסף בלי חיות
שמעתי מר' מענדל פוטרפס ע"ה:

אצל  ליחידות  נ"ע  חן  פרץ  ר'  הרה"ח  כשנכנס 
אדמו"ר הצ"צ, ראה שעל שולחנו של הרבי מונחות שתי 
היחידות  קופות צדקה מלאות במטבעות כסף. באמצע 
העביר ר' פרץ מספר מטבעות )מבלי לשים לב, כמובן( 
מקופה אחת לשנייה. הבחין בכך הצ"צ ותיכף לקח את 

המטבעות והחזיר אותם למקומם. 

ראה זאת ר' פרץ ורצה לבדוק האם אכן מדייק הצ"צ 
באקראי  שזהו  או  בקופות,  המטבעות  הנחת  בסדר 
בעלמא. עשה ר' פרץ את עצמו כ"מתעסק" בעלמא ונטל 
שוב מספר מטבעות מקופת צדקה אחת והעביר אותם 
הצ"צ  בכך  הבחין  שוב  אבל  האחרת,  הצדקה  לקופת 

והחזירם למקומם. 

את  להעביר  השלישית  בפעם  פרץ  ר'  שניסה  לאחר 
האם  מערבים?  אתם  מדוע  הצ"צ:  לו  אמר  המטבעות, 
אינך רואה שכסף זה שונה מהכסף ההוא? כסף זה ניתן 

עם חיות, והכסף ההוא ניתן בלי חיות.

)מרשימות ר' חיים אליהו מישולובין ע"ה(

סיפורה של שליחות גורלית
לגבי הדפסת ספר התניא בשנת תר"ס, ר' מענדל סיפר 
גרוסמן  ר' אשר שו"ב  הגיע החסיד  בחורף  לי שפעם 
ע"ה לשבת אל הרבי הרש"ב נ"ע, ואמר לו הרבי שייכנס 
הרבי  לו  אמר  כשנכנס,  ל'יחידות'.  שבת  במוצאי  אליו 
הרש"ב: "יש לי שליחות עבורך. סע אל בני הדודים שלי 
]אדמו"רי קאפוסט[, ותוציא מהם את כתבי יד קודש של 
כמה  עוד  של  בתוספת  התניא,  ספר  של  הזקן,  אדמו"ר 

אגרות קודש מאדמו"ר הזקן".

הביצוע  שמשמעות  מאוד,  גורלית  שליחות  היתה  זו 
נ"ע  הרש"ב  שהרבי  העובדה  אישור  בעצם  היתה  שלה 
חסידות  שושלת  המשך  של  ההנהגה  שרביט  את  קיבל 

חב"ד.

ר' אשר החליט שלא יאכל ולא ישתה עד שישיג את 
ויגיעו ממש לידיו. הוא נסע ברכבת ועבר בכל  הכתבים 
העיירות בהן גרו האדמו"רים בני הדודים, והקב"ה עזר לו 

והצליח להוציא מהם את הכתבים. 

כשסיים לבצע את משימתו, כבר היה יום רביעי. אמר 
ר' אשר לעצמו שאם כן, עדיף שכבר יצום עד שיביא את 
הכתבים אל הרבי הרש"ב. זאת אומרת, תענית של שבוע 
שלם – ממוצאי שבת עד ערב שבת – "תענית הפסקה" 

כפשוטה.

נסע ר' אשר לליובאוויטש ונכנס ליחידות בליל שישי. 

ז

ח

י

ט



התמים 59גליון ס'

צהבו  נ"ע,  לרבי  הכתבים  את  כשמסר 
מאוד.  הוא ממש שמח  הרבי.  פניו של 
כשראה שהשעה משחקת לו, החליט ר' 
שצמתי  מכיוון  הרבי:  את  לשאול  אשר 
ועד  שבת  במוצאי  ה'יחידות'  מזמן 
עתה, האם כדאי לי להמשיך לצום עד 
כדי שתהיה  אחרי הקידוש בליל שבת, 
לאכול  שאלך  או  הפסקה",  "תענית  זו 

כעת? 

הורה לו הרבי הרש"ב שימשיך לצום, 
והוא  ואמר לו שיבוא אליו מחר בערב, 

שבוע  במשך  שצמים  אחרי  אוכלים  איך  אותו  ילמד 
שלם.

בליל שבת הגיע ר' אשר אל הרבי הרש"ב. הרבי קידש 
ואמר לבני ביתו שיביאו לר' אשר קנקן מלא תה רותח, 
של  צום  אחרי  אוכלים  'ככה  ואמר:  אותו,  שישתה  כדי 

שבוע'. 

מהאגרות  חלק  אשר  לר'  הרש"ב  הרבי  נתן  כך  אחר 
של אדמו"ר הזקן, כדי להדפיסם בסוף ספר התניא. נסע 
ר' אשר לווילנה, שם קנה את זכות ההדפסה של הספר 
מאת האלמנה והאחים ראם, והדפיס את התניא עם כל 

התיקונים שנלקחו מהכתבים הנ"ל.

)מהמשפיע ר' עופר מיידובניק שי'(

'העני נהיה שבע באמת'
סיפר ר' מענדל ע"ה: 

מעיירה  תלמידיו  עם  נוסע  היה  הזקן  אדמו"ר 
הגיעו  הם  פעם  ברבים.  חסידות  אומר  והיה  לעיירה 
והיה  גדול  גביר  היה  האכסניה  שבעל  אכסניה,  לאיזו 
גובה תשלום מאורחים גויים, אבל לא מאורחים יהודים. 
לאורחים יהודים הוא היה עושה טובה, ונתן להם את כל 
צורכיהם בחינם, אוכל בחינם, לינה בחינם וכו'. ובייחוד 
כאשר הגיעו אליו פעם רב גדול ותלמידיו, נתן לכולם את 

הכל בחינם וביד רחבה. 

התלמידים  לאחד  בעל-הבית  ניגש  אצלו,  בהיותם 
ואמר לו שיש לו שאלה קשה, ואיש לא עונה לו עליה, 
והוא מבקש רשות לשאול זאת את הרב שלהם. ענה לו 
התלמיד שבעת יציאתם מהמקום, כשיבוא אדמו"ר הזקן 
להיפרד ממנו ולהודות לו על האירוח, תהיה לו הזדמנות 
לבקש ממנו רשות לשאול אותו שאלה, אם יסכים לזה 

אדמו"ר הזקן.

וכך היה. 

כשהתכונן אדמו"ר הזקן לצאת, ביקש להיפרד מבעל 

וביקש את  ניגש אליו,  האכסניה. האיש 
אדמו"ר  אמר  שאלה.  לשאול  רשותו 

הזקן: נו. 

אצל  כתוב  האכסניה:  בעל  שאל 
אמת'.  צדקה שכר  'זורע  המלך,  שלמה 
היינו, שבזכות נתינת הרבה צדקה יזכה 
אמת,  מתוך  המצוות  את  לקיים  האדם 
כי עניינה של הצדקה הוא שזה מצמיח 
אמר  ואני,  האמת.  מידת  את  בנפשו 
הלבין,  כבר  זקני  הזקן,  לאדמו"ר  האיש 
זרות. בכל פעם  לי מחשבות  יש  ועדיין 
של נתינת צדקה אני חושב לעצמי: האם אנשים יודעים 
עד כמה אני בעל צדקה גדול?... היכן היא מידת האמת 

שמבטיחה לי התורה? 

ואחר  עצומות,  בעיניים  בדבקות  הזקן  אדמו"ר  שקע 
כך פתח ואמר לו בניגון, כדרכו בקודש: 'אבער דער עני 
העני  הרי  ]=אבל  איז באמת'  און דאס  זאט,  דאך  ווערט 

נהיה שבע, וזהו באמת[.

)מר' אליהו ושרצ'נסקי שי'(

"הרגשתי שעולם הזה הוא אין ואפס"
סיפר ר' מענדל: 

הייתי  הריי"צ.  הרבי  אצל  הייתי  תרפ"ד  בפורים 
ר'  החסיד  נכח  פורים  של  בהתוועדות   .17 כבן  נער  אז 
נ"ע,  חנה  הרבנית  של  דוד  שהיה  ע"ה,  ינובסקי  מענדל 
אמו של הרבי. ר' מענדל היה גביר, שעסק במסחר עורות 
של בהמות, וגם היה בעל הדרת פנים וקול נאה. באותה 
התוועדות הוא עשה עלי רושם חזק מאוד. הרבי הריי"צ 
כיבד אותו לנגן ניגון )ואולי אף ביקש ממנו לנגן את ניגון 
"הבינוני"(, ובאותה שעה זלגו דמעות מעיני הרבי הריי"צ.

וגדולה  'תורה  ממש  ההוא,  מהמחזה  מאוד  התפעל 
במקום אחד'. 

היה  לא  כבר  הריי"צ  כשהרבי  הבאות,  השנים  באחת 
מענדל  ר'  של  לעירו  לפורים  לנסוע  החלטתי  ברוסיה, 
ינובסקי. המחזה הנעים מההתוועדות של פורים תרפ"ד 
חי היטב בזכרוני, ורציתי לחוות אותו מחדש במחיצתו. 

מר'  הסובייטיים  השלטונות  החרימו  ימים  באותם 
– אותה  ינובסקי את כל הסחורה שהיתה אצלו  מענדל 
אותו  הותירו  וכך  הלוואות,  לקיחת  באמצעות  קנה 
השלטון  תקופה  באותה  לכך,  בנוסף  גדול.  חוב  בעל 
דירה  כל  וחילק  פרטיים,  בתים  החרים  הקומוניסטי 
פרטית לארבע משפחות. גם את את דירתו של ר' מענדל 
ינובסקי החרימו ממנו והושיבו אותו בדירה קטנה, רבע 

יא

יב



גליון ס'התמים 60

של דירה שחולקה לארבע.

ינובסקי,  מענדל  ר'  של  הקטנטונת  לדירה  כשהגעתי 
גיליתי שהוא לא בבית. התעניינתי איפה הוא, 
לבית  הלכתי  ואושפז.  חלה  שהוא  לי  ואמרו 
הרפואה, חיפשתי את מיטתו ולא מצאתי אותו. 
התעניינתי איפה הוא ובסוף נאמר לי שכדאי לי 
לחפש במרתף, בחדר בו מונחות הגופות של 

המתים הטריים. ייתכן שהוא מונח שם...

גוויות,  מלא  חדר  היה  זה  לשם.  הלכתי 
ולכל רגל הוצמד פתק עם שם הנפטר. הלכתי 
מגופה אחת לשנייה, עד שמצאתי את גופתו... 

סיים ר' מענדל ואמר: 'און דעמאלט איז ביי 
מיר געווארן קלאר אז עולם הזה איז גארנישט' 
– באותו רגע הרגשתי באופן ברור שעולם הזה 

הוא אין ואפס.

)מר' לוי יצחק ברא"ל קפלן שי'(

העגלון שהסתבך ב"יכירו"
בשנים שהיו נוסעים בסוס ועגלה, הבעלי-

נסע  האחד  שונות.  בדרכים  נוסעים  היו  עגלות 
נוסע  היה  לאט,  שנסע  העגלון  לאט.  נסע  והשני  מהר, 
בדרך הישרה, בכביש הסלול, עד שהגיע ליעדו. למשל, 
לוקחת  אביב  לתל  מכפר-חב"ד  במכונית  שהדרך  כמו 
הסוסים  עם  מהיר שעשה  עגלה'  'בעל  והיה  חצי שעה. 
הוא  היה?  מה  שעה.  רבע  בתוך  דרך  אותה  את  שלו 
סטה מהדרך הישרה ונסע בדרך כזו שאינה נוחה, שאין 
שם כביש סלול, אבל הדרך קצרה מאוד, ממש מחצית 
רבע  בתוך  יעד  לאותו  מגיע  היה  וכך  הרגילה.  מהדרך 
שעה בלבד. שאל פעם בעל-העגלה הראשון את השני: 
איך אתה מצליח להגיע רבע שעה לפניי? ענה לו חברו: 

כי אני סטיתי מהדרך הסלולה ונסעתי בדרך לא סלולה.

אמנם אם פתאום באמצע הדרך יתחיל לרדת גשם, אזי 
העגלון השני יהיה בצרות גדולות. הוא ישקע עם העגלה 
ועם הסוס עמוק בתוך הבוץ. אבל כשהשמש זורחת, הוא 

מגיע מהר יותר. 

מגיע יהודי בעל-עגלה להתפלל שחרית בבית הכנסת. 
ואחרי  לציון',  ב'ובא  אוחז  כשהמניין  להתפלל  בא  הוא 
רואים  להתפלל,  מסיימים  כולם  כאשר  לשבח',  'עלינו 
שגם הוא כבר סיים להתפלל... אנשים יודעים שהוא לא 
בקי כל כך בקריאה בלשון הקודש, שהרי הוא בעל עגלה. 
הוא למד ב'חיידר' רק עד גיל חמש-שש, וזהו. פונים אליו 
אחרי  הכנסת  לבית  הגעת  הרי  יענקל,  אותו:  ושואלים 
חזרת הש"ץ, ממש לפני 'ובא לציון', ואיך הספקת לסיים 
את התפילה אחרי 'עלינו לשבח' עם כולם? איך זה ייתכן? 

מהדרך  סטיתי   – מבינים?  אינכם  מה  להם:  עונה  והוא 
והתבלבלתי ב"יכירו" )'איך האב זיך פארקריכעוועט אויף 
יכירו'(. התחלתי להגיד 'מה טובו', וכשאמרתי 
בתפילת השחר, לפני 'הודו', את המלים 'יכירו 
וידעו כל באי עולם' – המשכתי בטעות במלים 
'יכירו וידעו כל יושבי תבל', המופיעות ב'עלינו 

לשבח'... כך הגעתי מהר עד הסוף...

עבודת השם מתוך חיות ואש
שם  מהבעל  משל  מספר  היה  מענדל  ר' 
טוב, על כפרי אחד שהיה לו בן שלא היה 
מחונן בכישרונות. הוא לא היה שייך ללמוד, 
ולכן רצה אביו ללמדו מקצוע. שלח אותו אביו 
הנפחות.  אותו את מקצוע  הנפח שילמד  אל 
הבן שהה אצל הנפח זמן רב, עד שלמד היטב 
את המלאכה. המלאכה היתה באופן שהנפח 
היה לוקח חתיכת כסף ומתיך אותה באש, וכך 

היה משנה את צורתה.

לאחר שהבן חזר לביתו, קנה לו אביו מקום 
כל  את  לו  קנה  וגם  הנפחות,  לעסק  מיוחד 
המכשירים הנדרשים לעבודתו. עשה הבן את כל מה 
שהנפח לימד אותו, אבל חתיכת הכסף נשארה באותה 

צורה כפי שהיתה, ללא כל יכולת לשנות את צורתה.

נסע האב אל הנפח וטען כלפיו בכעס: שילמתי לך כל 
כך הרבה כסף, ולאחר כל מה שלימדת  את בני, הוא לא 

למד ממך את המלאכה!

ענה לו הנפח: הבה נלך לבית המלאכה של בנך, ונראה 
מה לא בסדר אצלו.

כשהגיעו לבית המלאכה, ראה הנפח שתלמידו הכין 
 – שכח  אחד  דבר  רק  העבודה.  עבור  הדרוש  כל  את 
להדליק את האש. את ה"פרט" הזה הנפח לא לימד אותו, 

כי הניח שיבין זאת לבדו ויעשה זאת מעצמו...

אין  השם:  בעבודת  הוא  מענדל,  ר'  אמר  והנמשל, 
הלכה בשולחן ערוך שמחייבת להתפלל בחיות, מכיוון 
שזהו דבר המובן מאליו. יהודי צריך לדעת מעצמו שהוא 
חייב להדליק בקרבו את אש אהבת השם, ואזי מציאותו 

תתרכך, וכך יוכל לשנות את נפשו הבהמית.

)מרשימות ר' שאול אליטוב שי'(

לא נסע לחתונת אחותו
ר' מענדל סיפר שכאשר למד בישיבת תומכי תמימים 
זלמן  להתמים  להינשא  עמדה  אחותו  ברוסיה, 
התקיימה  בה  לעיר  למד  בה  מהעיר  הדרך  סרברנסקי. 
החתונה, ארכה 24 שעות ברכבת. הלך ר' מענדל לבקש 

אנחנו עושים 
כעת בית-דין, 
ופוסקים שמי 

שלא יגיע ללמוד 
'תורה אור' מדי 

יום אחרי שמחת 
תורה, החל 

ממחר בשעה 
שש בבוקר – 
לא יוציא את 

שנתו!"

יג

יד

טו



התמים 61גליון ס'

רשות  הישיבה  של  מהמשגיח 
שר'  לזכור  )ויש  לחתונה  לנסוע 
ולאמו  מאביו,  יתום  היה  מענדל 

היה חשוב שהוא יגיע(. 

ענה לו המשגיח כך: א( עליך 
לזכור שזוהי נסיעה של 24 שעות 
הלוך, וכן 24 שעות חזור, ושיהיה 
יום  לפחות  שם  לשהות  עליך 
להחסיר  עליך  שיהיה  כך  אחד. 
מהשהייה  שעות   72 לפחות 

בישיבת תומכי תמימים. 

לו  הסביר  לכך  בהמשך 
של  המשמעות  מהי  המשגיח 
שהייה במשך 24 שעות בתומכי 

תמימים, ואחר כך המשיך ואמר לו: לאחר שהבנת מה 
המשמעות של 24 שעות בתומכי תמימים, תכפיל זאת 
פי שלוש ואז תחשוב בעצמך האם כדאי לך לבטל דבר 
כה נעלה לטובת נסיעה לחתונת אחותך. וכפי שתחליט 

– כך תעשה.

לבסוף החליט ר' מענדל שלא לנסוע לחתונתה.

)מהמשפיע ר' מענדל גורדון שי'(

'אל יבזבז יותר מחומש'
ר' מענדל סיפר על יהודי בשם ר' משה גולדיץ שגר 
והרוויח  "שחורים",  עסקים  עושה  והיה  בצ'רנוביץ 
הרבה כסף. הוא היה נותן תמיד לר' מענדל לפחות 80 

אחוזים מהרווחים שלו למטרות צדקה. 

פעם שאל אותו ר' מענדל: "ר' משה, איך אתה מרשה 
לעצמך לתת לי סכומים כה גדולים? הרי כתוב "המבזבז 

אל יבזבז יותר מחומש"! 

ענה לו ר' משה: בעצם, כל הכסף שייך לקב"ה. ומה 
מהכסף  לקחת  מאשר  יותר  גדול  בזבוז  להיות  יכול 
לא  מתאמץ  אני  באמת  ולכן,  האישיות?...  להוצאותיי 

לבזבז ולא לקחת יותר מ20% לעצמי. 

כנראה  גדול,  'קאך'  בו  היה  מענדל  שלר'  סיפור  זהו 
משום שזה שיקף בעצם את  כל החיים שלו בעצמו.

)מר' שמעון דרוק שי'(

גלגל חוזר בעולם
חב"ד,  בכפר  בישיבה  ללמוד  מאנגליה  כשהגעתי 
עברתי בהתחלה קשיי התאקלמות קשים. יום אחד 
כל  את  לפניו  תיארתי  מענדל,  ר'  המשפיע  אל  באתי 

נמוך  רוח  במצב  נתון  שאני  לו  ואמרתי  שלי  הקשיים 
מאוד. 

בתגובה, סיפר לי ר' מענדל את הסיפור הבא: 

יהודית שהיה מקובל בה כלל קבוע:  מעשה בעיירה 
בכל פעם שעניים חדשים הגיעו לעיירה לפני שבת, היו 
לסעודות השבת  בבית-הכנסת  אותם  הגבאים מחלקים 

בין ה'בעלי בתים' בעיירה. 

איזה  לארח  בבית-הכנסת  אחד  בעל-בית  קיבל  פעם 
שבת,  בליל  לביתו  כשבא  אבל  שבת,  ליל  לסעודת  עני 
העני לא הגיע אליו. הוא נזכר שגם לא ראה אותו אחרי 
איפה  יודע  מי  האיש:  הצטער  הכנסת.  בבית  התפילה 

העני יאכל בליל שבת?

לבסוף החליט שילך לחפש אותו בכל מקום אפשרי 
עד שימצא אותו. בינתיים מצא האיש עוד אנשים והם 
במקום  העני  נראה  לאחרונה  מתי  לברר  ביחד  החליטו 
כלשהו. מישהו  אמר שהעני נראה במקווה לפני שבת, 

ובעל-הבית הורה מיד להתחיל לחפש שם. 

הלכו לשם ושמעו קול שירה שבוקע משם. כשנכנסו 
בגדים,  בלי  כשהוא  שם,  עומד  העני  את  ראו  למקוה, 
והוא רוקד ושר. הם שאלו אותו מה קרה, והוא ענה להם 

בפשטות: מישהו גנב את בגדיי. 

ענה  רוקד?  אתה  למה  כן,  אם  האנשים:  אותו  שאלו 
מצב  ירד  כך  ואחר  אדיר,  גביר  הייתי  פעם  העני:  להם 
חוזר  שגלגל  כתוב  והרי  ויותר.  יותר  למטה  והידרדר 
להיות  יכול  שלא  למצב  שהגעתי  לאחר  כעת,  בעולם. 

למטה ממנו, הנני בטוח שהכל יתהפך לטובה!

)מר' דוד סקורדר שי'(

טז

יז

ר' זלמן סרברנסקי לצד גיסו ר' מענדל פוטרפס



 תאריך ורקע 

מכתבו של הרב דוברוסקין

קורא ממולח העמיד אותנו על טעותינו בכך 
הרב  הישיבה  מנהל  של  מכתבו  את  שתיארכנו 
יחיאל מיכל דוברוסקין ע"ה לתלמיד דב טייכמן 
הישיבה  את  עזב  שהוא  הסקנו  ומכך  כתשט"ז, 
ובקשר לכך נסוב המכתב. בראש המכתב מופיע 

‘ח"י אדר תשטו"ב' כשהכוונה 
לשנת  שהעירנו,  כפי  היא, 
תשי"ז. נמצא אפוא, שהמכתב 
לאחר  השנה  כמחצית  נכתב 

סגירת הישיבה. 

כן,  אם  למכתב,  הרקע 
הישיבה  סגירת  בעקבות  היה 
חזרו  התלמידים  כשכלל  בחיפה 
תמימים  תומכי  בישיבה  ללמוד 

דוברוסקין  אהרן  חיים  מלבד  המרכזית, 
שהורי חששו לשלוח אותו לאיזור רצח אחיו ישראל 
אהרן  בחיים  הפציר  טייכמן,  דב  הטוב,  ידידו  הי"ד. 
כך  על  מגיב  במכתב  תמימים.  בתומכי  ללמוד  לבוא 
)יחד  בעצמך  אתה  מדוע  בטענה:  דוברוסקין  הרב 
ובכך  לישיבה  לחזור  רצית  לא  התלמידים(  שאר  עם 
הובלתם לסגירתה ולכך שחיים אהרן לא ילמד בתומכי 

תמימים.

פרטים חדשים מתולדות הישיבה 

ותיקונים  חיוביים  הדים  רק  לא  אולם, 
בעקבות  הכתבה;  על  קיבלנו  חשובים 
אודות  חדשים  חומרים  נחשפו  פרסומה 
פרטים  היום.  עד  גנוזים  שהיו  הישיבה, 
נוספים  חלקים  חדש  באור  מאירים  אלו 
את  החיפאית.  הישיבה  של  בסיפורה 
אחד  לידינו  המציא  הבאים  הדברים 
הישיבה  תלמיד  שסיפר  ממה  מאנ"ש 

הרה"ח אליהו )אלי( ליפסקר ע"ה.

זהות תלמידי הישיבה

הגיעה  שלא  ציינו  הקודם  בחלק 
לידינו רשימה מסודרת של התלמידים 
אחדים  שמות  ומנינו  בישיבה,  שלמדו 
כעת,  ברשותנו.  שהיו  העדויות  פי  על 
ליפסקר  אלי  ר'  של  לזכרונותיו  אודות 
אנו מקבלים תמונה רחבה ומקיפה על 
לציין  ראוי  כי  )אם  התלמידים  זהות 
של  ממרחק  ונכתבו  נאמרו  שהדברים 

המכתב של 

הרב דובוסקין



התמים 63גליון ס'

ומסתבר  רבות,  שנים 
תלמידים  ששמות 
אי  שחלו  או  נשמטו 

דיוקים קלים(.

כל  שלא  מסתבר 
שלמדו  התלמידים 
בה  התחילו  בחיפה 
עם  מיד  לימודם  את 
פתיחתה. בתחילה חברו 
דוברוסקין  אהרן  לחיים 

ביניהם  לגילו.  הקרובים  יותר,  הצעירים  התלמידים 
נמנו התמימים: לייבל וולוביק, דב טייכמן, שלום דובער 
מספר   – ליפסקר  ואלי  ליפש,  משה  לוין,  אבא(  ר'  )בן 

הדברים.

מאיר  התמים  המייסדת  הקבוצה  עם  נמנה  כן,  כמו 
כהן מירושלים. בחלק הקודם סופר על התלמיד שקבע 
“הלבושים  את  להחליף  יש  שבת  שלכבוד  בפסקנות 

מספרת  הרוחניים1;   – האמיתיים" 
תחי'  גאשייד  הגברת  הסיפור, 
זכרה  דוברוסקין(,  הרב  של  )בתו 
שהיה זה התלמיד מירושלים, וככל 

הנראה הכוונה לתמים הנ"ל.

שהתה  המייסדת  הקבוצה 
בתחילת  פתיחתה  מאז  בישיבה 
שבת  לקראת  ועד  כסלו  חודש 
התלמידים  נסעו  אז  חנוכה, 

לישיבה  חזר  לא  וולוביק  לייבל  התמים  לבתיהם. 
בעוד  במונטריאול,  תמימים  בתומכי  ללמוד  נסע  אלא 
להמשך  חנוכה  לאחר  לחיפה  שבו  התלמידים  שאר 

הלימודים.

לאחר חג הפסח נשלחו לישיבה תלמידים מבוגרים 
מרדכי  גניביש,  יצחק  שחר,  בן  יוסף  התמימים:  יותר, 
המבוגר  )אחיו  ליפסקר  זלמן  שניאור  אלתר  היצחקי, 
יותר של אלי(, פרץ פייגנסון, שלום בער קיבמן, ומשה 
יוסף פרידמן שהתגורר בקריית אתא הסמוכה. באותה 
)מיישקע(  משה  המרכזית  מתו"ת  נשלחו  התקופה 
נפרסטק וישראל פרידמן כדי לשמש בישיבה כרבנים, 

“החסיד  אודות  המפורסם  הסיפור  בהשראת(  )ואולי  ע"ד   )1
שהגיעו   – האורחים  אחד  את  ראה  שפעם  בלינער,  מיכאל  ר' 
אדמה(  עובדי  יהודים  של  )מושבות  מה"קאָלאָניעס"  לליובאוויטש 
חצות,  אחר  שבת  בערב  מנעליו  את  לצחצח  מברשת  מחפש...   –
את  לצחצח  שרוצה  והשיבו,  לכם",  הזאת  העבודה  “מה  ושאלו: 
את  מצחצחים  כאן  ואמר:  מיכאל  ר'  נענה  שבת,  לכבוד  הנעלים 
שיך"(!"  די  ניט  קאָפּ,  די  מען  פּוצט  )“דאָ  הנעלים  את  ולא  הראש, 

)התוועדות יום ב' דחה"ש תשי"א(.

כמפורט בחלק הקודם.

שיעור בחומש עם 

רש"י..

הובא  הקודם  בחלק 
לר'  הרבי  של  מכתבו 
ע"ה,  קופצ'יק  שלמה 
אב  במנחם  ז'  מתאריך 
הרבי  מעוררו  בו  תשי"ב, 
דוברוסקין  לרב  לכתוב 
עצה  יחד  ושיטכסו  בחיפה,  המעיינות  הפצת  אודות 
דרכים  שימצאו  ספק  ו"בלי  ע"ה  חן  גרשון  הרב  עם 
שיערנו  זה  יסוד  על  בחיפה".  חב"ד  קרן  להרים  במה 
הישיבה  להקמת  ושייכות  חלק  קופצ'יק  לרב  שהיה 
כשלש שנים לאחר מכן. אולם, עיון במכתבי הרבי אליו 
ובצלאל  קלונימוס  בניו  עם  גם שיחות  כמו  שפורסמו, 

שיחיו, לא העלו מידע ברור בקשר לכך. 

ליפסקר  אלי  ר'  של  זכרונותיו 
שלמה  ר'  של  הקשר  את  מגלים 
הרב  שאכן  מספר  אלי  ר'  לישיבה: 
לזמן  מזמן  מגיע  היה  קופצ'יק 
לתלמידי  שיעורים  ומסר  לחיפה, 
התורה  חלק  בישיבה.  התמימים 
בישיבה  שלמה  ר'  לימד  אותו 
חומש עם רש"י. הדבר היה  מפתיע: 
תומכי  ישיבות  בהיכלי  למדי  חריג 
ימים, קרוב לעשור  באותם  תמימים 

לפני עידן ה'רש"י שיחות'... 

שהתקיים  תניא  שיעור  על  סיפר  אלי  ר'  כן,  כמו 
הרב  הישיבה  מנהל  מסר  אותו  ערב,  מידי  בישיבה 
שמסר  בחסידות  לשיעורים  בנוסף  זאת  דוברוסקין. 

המשפיע הרשמי הרב חן.

*

ביקורה של קבוצת השלוחים באה"ק, שכפי שפורט 
עשה  בחיפה,  לישיבה  פעמיים  הגיעה  הקודם  בחלק 
אלי,  של  הגדול  אחיו  זלמן,  שניאור  אלתר  על  רושם 
צירף  לאביו,  זאת  כשסיפר  לרבי.  לנסוע  החליט  והוא 
ארוך  מסע  ולאחר  הצעיר,  אחיו  אלי  את  האב  אליו 
ותקופה ממושכת של שהייה ב'תומכי תמימים' בצרפת, 

הגיעו לחצרות קדשנו וקבעו שם את מושבם2. 

תם ולא נשלם

משיח  בבית  נדפו  בצרפת  והתקופה  מסעם  אודות  פרטים   )2
גיליון 1058 עמ' 43.

ר' אלי ליפסקר עם מצעד המתופפים בפאראד ל"ג בעומר, בשנות הלמ"דים



לז"נ 
 הרה"ח הרה"ת ר' צבי הירש 

בן הרה"ח ר' בן ציון ע"ה 
נלב״ע ז״ך אלול ה׳תש״מ 

ומרת רבקה בת הרה"ח ר' צבי ע"ה 
נלב״ע כ״ט תמוז ה׳תשס״ב 

שפּריצער 
 נתרם ע"י בניהם – יבלח"ט – 

 הרה"ת ר' שמואל 
 והרה"ת ר' יעקב מרדכי שיחיו 

שפּריצער

לזכות
 הוד כ"ק אדמו"ר

מלך המשיח שליט"א


